# FIDE et OFFICIIS CHRISTIANORUM.

EXCERPTA

Ex T. BURNETI et GROTII Libellis,

IN USUM

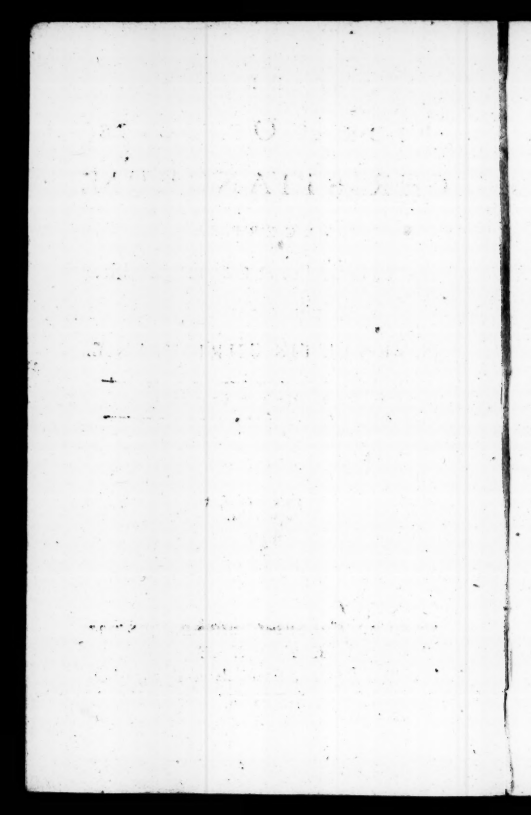
JUVENTUTIS CHRISTIANA.

EDITIO NOVA RECOGNITAL

John Moore - Sept 1805

ETONÆ

Excudit T. Pote, Bibliopola et Typographus,



### LECTORIS.

kk-tk+tk+tk+\$c>\$ \$K+\$H+\$K+\$K+\$K+\$K+\$K+\$K+\$K+\$

Cum tantum abest, ut perinde, ac de hominum vitâ merita est, laudetur et colatur sacrosancta nostra religio, ut etiam inimice eam nonnulli insectentur, quamplurimi prorsus negligant, paucissimi satis intelligant; non inutilis videtur opera, in juventute erudienda, disciplinæ Christianæ quasi lineamenta, quædam tabella exhibere: unde. Veritatem ejus naturam et præstantiam intuentes, summa eam, qua decet, veneratione adolescentes excipiant; sidéque ac moribus ad eam mature compositis, prodeant ex palæstra literaria in grassantem horum temporum impietatem aliquantum præmuniti.

Hoc consilio, prælegenda quædam hic proponuntur, ex cl. Burneti libello De fide et Officiis Christianorum desumpta; recisis iis, quæ aut puerorum captum superantia, aut alias obcausas videantur provectiore ætate meliùs disquirenda; intertextis quoque paucis ex H. Grotii de Religione Christiana libro, aureo quidem illo, sed doctiore plerumque et subtiliore, quam qui totus sit Tyronum usui accommodus.

A 2

Si cui verò, elegantiam Romanam affecuta, aurésque fastidiosas à Ciceronis lectione adferenti, videantur quædam in libelli hujus dictione vix fatis Latine, parum pure ornatéque scripta, quæque Anglicæ magis quam Romanæ locutionis formam subinde habeant; is meminerit, non tam verba hic, quam rem agi: non tam dicendi modum, quam materiem spectari : ut quæ non ad styli, sed ad vitæ institutionem unice referatur. in argumentis scriptores adsunt, Latinitatis magistri, bene multi ac probatissimi. Neque tamen hæc de Latina dictione Burneti ita intelligi velim, quasi hac in parte veniam ille femper, non quandoque etiam laudem mereatur.

Utcunque doctis sit de stylo judicium, nos interea rem ipsam, quæ longe gravissima est, attendamus; memores usque illorum à Mose optime dictorum; Quæ occulta sunt, penes febovam Deum nostrum sunto: at quæ revetata, nobis nostrisque usque in sæculum revelata sunt, ut facianus omnia verba bujus legis. Deute xxix. 29.

# SYLLABUS

Rerum præcipuarum, quæ in hoc libello continentur.

|       |                         | contine                | entur.      |            |          |
|-------|-------------------------|------------------------|-------------|------------|----------|
|       | CAP                     | . I. a p               | ag. 1. a    | d 15:      |          |
| SECT. |                         |                        |             |            |          |
| 1     |                         | gionis El              |             |            |          |
| 2     | $\mathbf{I} \mathbf{k}$ | eligio Jua             | laica, qua  | auctorite  | ite in-  |
| 3     | Miracui                 | a a Mose               | edita.      | ()         | ituta.   |
| ib.   | Cur ver                 | a illa effe            | credatur.   |            |          |
| 4     |                         | igice effet            |             |            |          |
| 5, 6, | Natura                  | religionis<br>um Mosis | Mofaica     | , et scopu | s qua-   |
|       |                         | nes de qui             |             | hi obfens  | ric foir |
| 9     | lutæ.                   | nes at qui             | onjuun.     | or organi  | 13 30-   |
| 10    | Ejus util               | itas.                  |             |            |          |
| 11,12 | Status re               | ligionis an            | nte Moser   | n.         |          |
|       |                         | Mofaica                |             |            | brifti-  |
|       |                         | itas in re             |             |            | anam.    |
|       | CA                      | P. II. a               | pag. 15.    | ad pag     | 42.      |
| 1     | Religion                | is Christi             | anæ indo    | les:       |          |
| 2     | 0                       | supra leg              |             |            | . (1)    |
| 3,4   |                         | Supra Po               |             |            | am.      |
| ib.   |                         | as Christ              |             |            |          |
|       |                         | is Lex eji             |             |            |          |
| 5     |                         |                        |             |            | 167/50   |
| 9     | De avoi                 | itione legi            | is iviojaic |            | Y. C.    |
|       |                         | A                      | 3           | 7,         | Jesum    |

## [ vi. ]

| SECT.    |                                                                           |  |  |  |
|----------|---------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
|          | Jesum Christium celitus esse missum                                       |  |  |  |
| 7, 8,    | demonstrant                                                               |  |  |  |
|          | Testimonia, de ejus conceptione et nati-                                  |  |  |  |
| 9        | Angelorum, (vitate,                                                       |  |  |  |
| 10       | Stellæ miræ,                                                              |  |  |  |
| 11       | Simeonis et Annæ;                                                         |  |  |  |
| 12,13    | Testimonia de Baptismo ejus: fide dignissima;                             |  |  |  |
| 15,16,17 | 1994 . A . A . A . A . A . A . A . A . A .                                |  |  |  |
| 18       | Prophetiæ, præfertim de excidio Hie-<br>rofolymorum                       |  |  |  |
| 19       | Prophetiæ de descensu Spiritus Sancti.                                    |  |  |  |
| 20       | Jesus à Judæis agnitus Phopheta.                                          |  |  |  |
| 21       | Mors ejus,                                                                |  |  |  |
| 22       | Resurrectio,                                                              |  |  |  |
| 23       | Ascensio.                                                                 |  |  |  |
| 24       | Quare bac verè de Jesu Christo scrip-                                     |  |  |  |
|          | ta esse credamus. Scriptores earum<br>rerum iidem, qui vulgo perbibentur. |  |  |  |
| 25       | Scriptores ii fide dignissimi, cur.                                       |  |  |  |
| ib.      | Non poterant ignorare ista, que memo-                                     |  |  |  |
| 26       | neque poterant velle mentiri in memo-                                     |  |  |  |
| 27       | Unde vis Evangelii in animos bominum.                                     |  |  |  |
| 28,29    | Status mundi, cum advenit Christus;                                       |  |  |  |
| 30       | Status Religionis Judaica et Ethnica.                                     |  |  |  |
| 31       | Modi divini gentis humanæ vitia et errores corrigendi.                    |  |  |  |

#### CAP. III. a pag. 42. ad pag. 51. SECT. De cultu Dei à Christiana lege præcepto. 1,2,3, 4,5 De Ritibus, qui et quales. Baptismus. 6,7 Eucharistia, sive Cana Domini. Rituum ratio spiritualis. De minoribus institutis cultus Christiani 10 ritualibus. CAP. IV. a pag. 51. ad pag. 70. Lex Christiana non disconveniens legi 1 Nature. De moribus Christianorum legi sua ni-2,3 mium oppositis. Præcepta Christi quo modo data, et quò 4 Spellantia. Spellantia ad Verba. ad Facta. 78 Regula aurea equitatis. De Patientia injuriarum. De Temperantia. 9 De Contemptu rerum Animalium et 10, 11 Temporalium. De Fortitudine. 12 Fortitudinis bujus Christus Exemplum. 13 14, Humilitas erga Deum; 15 erga Homines. 16 Pracepta Christi spetlantia ad Gogita-17,18

tiones.

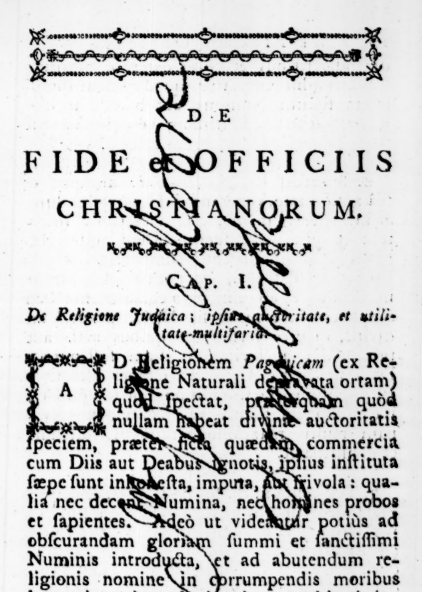
19

Varia officia Societatis.

20 Legis

.

| SECT.  | <b>1</b>                                              |
|--------|-------------------------------------------------------|
| 20     | Legis Christianæ Sanctio divina, ex pa-               |
|        | nis et præmiis,                                       |
| 21,22  | ex Legistatoris et Judicis auctoritate.               |
|        | C A P. V. a pag. 70. ad pag. 80.                      |
| 1,2    | Qualis fides primum requisita a Judæis et Gentilibus: |
| 3      | Unum effe fummum Deum;                                |
| ib.    | Fesum, Filium Dei, effe Messiam;                      |
| 4      | Jesum resurrexisse e mortuis,                         |
| ib.    | ascendisse in calos, remittere peccata,               |
|        | judicaturum esse bomines die supremo.                 |
| 5,6,7, | Christi Deitas probatur.                              |
| 8,9    |                                                       |
| 10     | Christi Dei Incarnatio.                               |
| 11     | Spiritus Sauti Deitas.                                |
| 12     | Revelatio Christiana gradatim evoluta.                |
| 13     | De dogmatis secundariis.                              |
|        | CAP. VI. a pag. 80. ad finem.                         |
| 1,2,3  | Setta, five Ecclesia Christiana, que sit.             |
| 4      | Auctoritas facra Apostolis a Christo data:            |
| 5      | ab Apostolis data Episcopis ipsorum                   |
|        | fuceessoribus. (gelium.                               |
| 6      | Quomodo in propagatione valuit Evan-                  |
| 7      | Regimen Ecclesia ab Apostolis traditum:               |
| 8      | Pastores et doctores ab illis consecrati.             |
| 9      | Jus constituendi Canones.                             |
| 10,11  | Jus ligandi et solvendi.                              |
| 12,13  | Quæ permissa sunt judicio Gubernato-                  |
| 14 .   | Ecclesia Christiana non peritura.                     |



humanis, quam ad pictatis et probitatis incrementum. Hæc autem et hujusmodi instituta peccant in regulam primariam de or-

dinandia

dinandis ritibus et cultu externo, nimirum ut in iis nihil recipiatur, quod minuat dignitatem summi Numinis, aut bonis moribus sit contrarium. Plurimum verò in utrâque parte peccavit Ethnicorum religio.

- 2. Succedit Religio Judaica: antiqua, et sua antiquitate venerandi. Hic quærendum, ut in cæteris, primò, quà auctoritate instituta et introducta sucrit; Dein quibus legibus et ordinationibus constiterit. Mosem habuit legislatorem, ut notum est, virum maximum, et ab omni ævo celebratum: Sed quà auctoritate nixus sit Moses, proprià an divinà, quæres sorsan: et quibus actis aut testimoniis auctoritatem illam sustinuerit. Dico breviter; Moses, ut semper allocutus est populum Israëliticum nomine summi Dei, ita missionem illam, vel legationem divinam multis maximisque miraculis ostendit et consirmavit.
- 3. Sed cauté mihi forsan ita respondebis: Hæc quidem miracula, modò vera sint, et verè divina, satis habere virium et roboris ad stabiliendam auctoritatem Mosis, ipsiúsque legem. Sed colloquia illa cum Deo, quum privata suerint, et sinè teste, pro sictis haberi possunt; Et quod spectat ad miracula ejus publica, non minùs sacilè dici potest, ea præstitisse Mosem artibus magicis, in

in quibus præcelluisse fertur. Fateor in more fuisse nonnullis legislatoribus colloquia fingere cum Numine hôc aut illo, quo fibi et legibus suis reverentiam et auctoritatem conciliarent. Sed legislatores illi nulla publica edidere miracula ad fidem faciendam suis privatis. Moses autem, tam in auto-Aula Pharaonis, spectantibus Ægyptiis ad- / versariis, quam postea spectante toto populo Ifraelitico, repetitis vicibus, miracula peregit infignissima. Atque eo nomine in historia sacra præfertur, et præluxisse dicitur, omnibus aliis prophetis. Qui verò apertè et testatissimè tot signa, prodiga, miracula ediderat, nulla erat ratio dubitandi de ipsius fide, cùm se à Deo missum esse dixit et ex ore Dei hanc sibi mandatam provinciamaccepisse. Et quis, quæso, vir privatus, nisi confilii inops, aut potiùs furibundus, Regem magnum adierit, ut populum ei captivum per multos annos è sua potestate evelleret, propriis viribus aut proprio nomine? Non erat vir rapidi et ferventis ingenii Moses, at circumspectus, prudénsque rerum administrandarum: Et nisi persuasissimum habuisset, certissimumque, hoc illi pensum, hoc negotium, hujusce rei curam, à Deo demandata fuisse, tantum onus cum vitæ periculo nunquam fuisset subiturus. Diu quidem, multumque obnixus est et reluctatus in illo munere suscipiendo: Cautè se gessit, timidétimidéque, multa rogitans, et subdubitans : se etiam causatus est tantæ provinciæ obeing dæ imparem et inhabilem. Denique de nomine et jure Numinis delegantis quædam curiosius quæsivit. His dubiis omnibus cum fatisfactum effet, in Ægyptum profectus, delegationem suam à summo Deo ad liberandos regendósque Ifraelitas, tàm illis, quam Pharaoni exposuit, firmámque et ratam fecit multifariis miraculis: Primum in Ægypto, dein in transeundo mari, posteà in eremo et itinere Israelitarum ad montem Sinai; ubi legem dedit, de quâ agitur, non finè pompâ solenni et Angelicâ cœlo et terrà concussis. Hæc autem cum notissima fint ex historia sacra (cui, nulla est coæva, nedum antiquior) ubi dilucide narrantur, iis figillatim repetendis hic fuperfedendum.

4. At hæc omnia, non vi cælesti, sed præstigis aut artibus magicis attribuis. Quod tu suspicaris de malis et magicis artibus, id memini objectum Christo a Pharisæis, ac si iisdem usus esset in suis miraculis efficiendis. Quid autem his respondet Christus? Omne regnum dissidens adversus sese, vastatur. Et omnis urbs aut domus dissidens adversus seipsam non stabit. Sed st Satanas Satanam ejicit, adversus seipsum dissidet. Quomodò ergo stabit regnum ejus? Id pariter dicendum

dicendum censeo in causa Mosis: utpote qui totus erat in co, ut Idololatriam et mala opera dæmonum extirparet et extingueret. Fingi autem non potest, ex confensu, aut confilio, aut ope dæmonum malignorum hæc fibiipsis inflicta vulnera, aut ereptum dominium. Præterea, Magis, corúmque copiis omnibus, bellum aperte indixerat Moses in Ægypto, et commissis prœliis obruerat et prostraverat : ut nullus locus esse possit calumniæ cuicunque in eo genere, aut tenuissimæ suspicioni in idem conspirâsse consilium Mosem cum Magis, aut ejusdem Numinis usos esse utrosque potentia. Denique ut hujus inimicitiæ et discor- x diæ perpetuum maneret monumentum, legem constituit Moses, pæna mortis sancitam, in omne genus Magos. Ab his igitur, artibusque suis non abstinuit tantum, sed omni modo abhorruit Moses.

5. Hæc de persona legislatoris, et ipsius auctoritate: sed ipsam legem culpabis forsan, materiam legis, et formam cultus ab ipsa præscripti, totámque adeò œconomiam Mosaicam, ac si esset institutio rudis, crassa, fervilis, et minutiis onerata; in lustrationibus et lotionibus externis, in discriminandis rebus mundis et immundis, et mactandis animalibus, tota serè occupata. Nihil sublime spirat, inquies, nihil cœleste, nee B

#### 24 DE FIDE ET OFFICIIS.

ultra hanc vitam caducam prospicit. Ad fummum, videtur lex indigna Deo supremo, animisque humanis inutilis. Fateor tibi S. Paulum, licet Hebræum ex Hebræis, Gamalielis discipulum, et eruditum ad exquisitam formam Patriæ legis, duriuscula quædam dixisse de lege Mosaica: Ipsius ritus et ordinationes appellat Carnales, a. Judæos scribens. Atque alibi infirma et egena rudimenta: Ipsámque circumcisionem, antiqui fœderis figillum, acerbiusculè quidem Concisionem vocat. Hæc autem dicta velim intelligas partim comparate ad religionem Christianam, partim ad eos qui crassè et externè tantum ritus Mosaicos conside. rabant, proposito scopo, usuque legis primario, neglectis.

de Lege Mosaica, multa sunt expendenda et dicenda suo ordine. Illud imprimis notandum, quod suprà diximus, eodem solido niti sundamento hanc legem, quo leges optimæ: nimirum jure naturali, innatis et æternis animi humani principiis et rationibus, debitisque ex natura rerum erga Deum et erga homines, ossiciis. Hæc in Decalogo breviter et dilucidè complexus est Moses: atque his subjecit reliqua omnia suæ legis ritualia atque jura secundaria. Præterea notandum, non id in consiliis habuisse Mosem,

,

ut legem conderet sua natura persectissimam, sed aptissimam et utilissimam pro ratione loci et temporis. Dein, non id sibi proposuit, ut eslet lex universalis, totius terræ, sed unius populi Israelitici. Nec denique lex in perpetuum duratura, sed usque ad tempora Messiæ. Hæc si tecum perpenderis, non opus erit apologià aut patrocinio nostro. Laudemus potius et admiremur virum illum maximum, legislatorem consultissimum, summumque Dei pro-phetam, omne genus miraeulis splendescentem. Quem vidit olim et obstupuit Ægyptus, literatorum sedes, triumphantem in suos magos et hierophantas: Quem omnes deinceps gentes celebrarunt: Quem denique è cœlo deductum, in testem suæ gloriæ adscivit Christus Hæ tibi erunt laudes, prophetarum princeps: hæc monumenta tuæ gloria, donec cœli et terra manserint incolumes. Nec me pigebit intereà præfata capita percurrere, non ut excusatum habeamus Mosem, sed commendatissimum.

7. Dixi, non in animo habuisse Mosem, ut legem in se persectissimam constitueret: neque universalem, neque æternam: sed tempori populóque suo accommodatam. Hunc populum, è consortio vitissque gentium eductum et separatum, per hanc œconomiam intermediam ad legem persectible.

B 2 orem,

orem, in diebus Messiæ promulgandam, disponere et præparare studuit. Hunc in finem, cum videret Idololatriam ubique diffusam per terrarum orbem, eandémque noverit veræ pietatis pestem, ac virtuti castisque moribus inimicissimam id sibi credidit potissimum curæ esse debere, ut hanc malorum omnium radicem evelleret aut exscinderet. Quapropter UNUM ESSE DEUM, cœli et terræ Creatorem, Eumque unicè colendum, declaravit, edocuit, præcepit: Atque hoc documentum vel præceptum voluit esse primum in sua lege, ac veluti bafin reliquorum. Dein statuit, hunc unum Deum nulla sub imagine aut fimulacro colendum esse: utpote invisibilem et incorporeum, neque ulla forma externa aut similitudine repræsentandum. Nec hoc fatis habuit, fed ad munienda hæc præcepta, interdixit Judæis usu imaginum et simulacrorum, non tantum in religiosis, sed etiam in re familiari aut communi; ut illecebras quascunque, aut initia malorum in hoc genere effugerent. Denique, leges multas secundarias tulit de rebus adiaphoris. ut dicitur, quæ sua natura nec turpes sunt, nec honestæ: eo fine, ut nôrunt eruditi, quò gentium vicinarum Idololatrarum mores et consuetudines ablegaret.

8. Hactenus sinè omni labe optime confultum fultum est rebus sacris, et summi Numinis venerationi. Præterea in cultu hujus unius Dei, quem instituit Moses, ab omnibus aut sædis aut cruentis ceremoniis, quas intermiscuissent gentes, religiose abstinuit. Nec parum est abstersisse has maculas, expurgâsse has sordes è rebus divinis. Est quiddam prodire tenus; populum eripere et segregare è colluvie gentium, vitissque earum excussis, ad morum cultusque honestatem componere.

9. His concessis, quid ultra quereris? Negari non potest ad hæc capita reduci posse, proxime aut remotius, plurima Mosis instituta. Superesse tamen nonnulla forsan dices, quæ huc referri non possunt, nec idololatriam respicere videntur ullo modo. Sunt: quidem nonnulla typica aut typice instituta, qua Messiam et res Messiæ adumbrabant: quæ proinde usui essent et adjumento ad refricandam memoriam Judæis de Messia venturo: et ad eundem recognoscendum, ubi advenerit. Denique, sunt aliæ forsan nonnullæ præceptiunculæ, quæ ad has clafses non possunt facile revocari; nec forsan expeditè, liquidoque designari queant earum: origines, causæ usúsve. Esto; Hoc nemini, opinor, cordato mirum videbitur: Elapsis enim tot jam sæculis ab illo tempore, quo legem suam instituit Moses, nescimus hodie:

die, quis fuerit rerum et religionis status, five in Ægypto, unde venerant Ifraëlitæ; five in gentibus Canaaniticis, quò tendebant; aut denique in populis circumvicinis, aliisve quibuscunque: unde contagio aliqua iis afflari potuisset. Hæc, inquam, cum nesciamus magna ex parte, quibus malis foras advenientibus occurrendum effet, quibus morbis populi adhibenda medicina; nihil miror nonnullorum præscriptorum rationes et usus à nostro aspectu oblitescere. Ab iis autem monumentis, quæ supersunt adhuc, ostensum est à viris literatis, tam maxima, quam minuta plurima legis Mosaicæ suas habuisse occasiones et momenta. Denique ut hoc iterum iterumque repetam, id tibi semper memorià tenendum, nec Philosophos fuisse plebem Judaicam, nec eos ab imis ad fumma uno faltu propellere voluisse Mosem: Sed placide et gradatim, prout ferre potest natura humana, et divinæ providentiæ confilia.

nano generi lex Mosaica? Quibus usibus inservierit revelatio ad Judæos sacta? Quæ necessitas aut utilitas istius œconomiæ? Respondeo, Lex Judaica erat primus gradus ad reformandam gentem humanam: sive prima machina ad amoliendam Idololatriam. Ante hanc legem latam conservarat quidem Deus in nonnullis samiliis Religionem naturalem

naturalem puram ab Idololatria, sed in tota aliqua gente nullibi stabilitam legimus. Cumque postea latius è terrarum orbe exterminanda esset Idololatria, visum est Providentiæ per hos gradus procedere, primò in familiis singularibus, dein per integrum populum, tandem longè, latéque, per plurimas gentes unius Dei, cultum constituere et conservare.

- Judaicam, notum est ingemuisse sub Idololatria totum mundum, omnes intelligo nationes terræ; in quarum nonnullis barbaries quædam exlex obtinuit, in singulis cultus impurus et idololatricus; et eousque invaluerat hæc impietas, scelera, et omne genus nesas, ut è manibus veri Dei ereptus et avulsus videretur mundus, et sub quadam. Dæmonocratia laborare. Genium illum malignum hic intelligo, qui sese in principem hujusce sæculi erexerat, atque res humanas administrare, tam sacras quam civiles, non ad salutem, sed in perniciem humani generis, in consiliis habuit.
- 12. Rebus sic se habentibus, prodiit tandem, enituit, et sesse præsentem potentémque monstravit divina providentia, rerúmque habenas relaxatas resumpsit: Idque modo singulari et extraordinario, prout decuit Numen

Numen summum. Populum despicatissimum, finè lege, finè Duce, finè Patria; Captivum, et in servitutem reductum sub imperio et tyrannide Regis magni, per suum Legatum Mosem fibi afferuit, et ut ipsi proprium, nomine Jehova, vindicavit. Denique, extorsit hunc populum è manu Pharaonis iterum iterumque reluctantis. Nec tantum invito Pharaone, sed etiam malo Dæmone, omnibusque artibus Magicis. Extorsit, inquam per repetita miracula, atque huic populo liberato, redempto, et fibi afcito, legem dedit: non quidem absolute optimam aut omnimodò perfectam, sed ab idololatria. cæterarum gentium expurgatam, et pro ratione temporum et populorum accommodarissimam. Eo interim modo primum et grave vulnus inflixit Idololatriæ Gentili, et se Naturæ Dominum, et Diis omnibus gentium superiorem demonstravit.

13. Præterea, Revelatio ad Judæos factamaximi erat momenti, ususque et ponderis, in aperienda doctrina de Messia venturo, et ad eandem conservandam. Messiæ promissi lux quædam tenuis apparuerat ante tempora Mosis, sed in æconomia Judaica, præter illustriora ea de re addita promissa, ipsius cultus pars maxima ad Messiæ statumalludere, aut eundem præsignare videbatur. Prophetæ etiam identidem excitati, præcones

præcones erant aut prænuncii Messiæ venturi: atque novæ dispensationis divinioris prædixerunt excellentiam et privilegia: ut, præparatis auribus animísque, doctrina Evan-gelii facilius omnibus illaberetur. Deo in-ter homines nascituro, Persona divina, cujus humeris innixurum esset mundi imperium, rei tam singularis et mirabilis, tantique momenti, notitiam aliquam præmittere oportebat: ne gentem humanam, tale nihil opinantem, opprimeret et obstupesaceret rei ipsius novitas. Œconomia Christiana, si rite rem expendas, vix potuit esse prima; Prima inquam, in executione: erat enim prima et præcipua in intentione. Res magnæ non conficiuntur unico ictu, nec faltu afcenditur ad perfectionem, sed per gradus et quadam pædagogia. Cum Deus introducturus esset in mundum Filium suum unigenitum, præmonitione opus erat et præparatione, ut à suis aut ab alienis reciperetur. Placuit proinde Deo, et gentem et genealogiam orituri Messiæ præsignisicare, alissque rationibus quamplurimis ostendere et tempus natalium et modum, et personæ et doctrinæ ipsius characteres: quò meliùs, ubi apparuerit, dignosceretur. Quòd si meminerimus in mysterio Messiæ verti cardinem providentiæ circa res humanas, quantum debemus monumentis Hebræorum, quantique funt ponderis, ex hôc uno capite necesse est fateamur.

16. Alia funt denique, quæ nos latent, Dei confilia circa prime illius ceconomiæ rationes et momenta. Profuisse multum ad conservandos rerum, gentium, temporúm-que ordines, usque ab origine mundi, manifestum est. In Archæologiis Ethnicis omnia sunt confusa, distorta aut deperdita, et ab hac revelatione in studiis nostris instituendis, tam facris quam humanis, lucem opémque mutuamur. Denique est quoddam speculum universalis providentiæ: quam scilicet unam et eandem esse monstrat, quæ rexit priora, regitque hodierna fæcula: femper fibi constans, omnia complectens et manu tenens, five ante-Mosaica, five Judaica, five Christiana: catenata invicem atque alia aliis subordinata. His modis omnibus, alissque, qui meditantibus occurrent, Dispensatio Judaica est præsidium et sulcimentum Religionis Christianæ. Ad hanc proinde jam recta pergamus, altera, quantum fatis cft, perlustrata.

I Sa Shore

#### CAP. II.

De Lege Christiana, cum aliis comparata: et de ipsius indole et Auctore.

SEquitur Lex sive Religio Christiana, omdivinitàs aut humanitàs institutarum optima et præstantissima: utpote quæ non tantum pura et immunis est ab omni labe super-stitionis aut idololatriæ, sed etiam à superfluis et inutilibus ritibus libera. Excussis gentium fordibus, erroribus et fabulis, atque illo oncre et farragine cæremoniarum, quibus luxuriabat institutio Judaica, visum est Providentiæ, progrediente mundi ætate, gentem humanam ad ulteriorem usque perfectionem promovere: tam per notitias rerum divinarum vitæque futuræ clariores, quam per cultum magis intellectualem, morum et virtutis instituta nobiliora. Propterea Lex Christiana non tantum postulat honestatem et innocentiam foràs, sed etiam probitatem integram, fanctimoniam interiorem, cordis mundițiem, renovationem animi ad similitudinem et participationem naturæ divinæ. Denique voluptatum et vanitatum hujusce mundi fugum, vitæque hodiernæ et bonorum præ lutur kontemptionem. Hæc

Hæc generatim. Dein singulis hominum officiis in vitâ communi prospicit: tam Magistratûs quàm populi, tam superiorum quàm inferiorum. Bono publico consulit ubique, sidémque jubet in commerciis incorruptam. Præterea animos omnium ad pacem componit, et benevolentiam non modò in amicos et vicinos, sed in totam gentem humanam, et in miseros misericordiam suadet imperátque. Denique id agit, singulatim et universim, ut placidè et tranquillè, cum omni pietate et morum honestate hîc vivatur: et in vitâ suturâ beatitudine fruamur sempiternâ.

22. Si conferatur hæc institutio Christiana cum lege Judaica aut Philosophorum disciplina, hâc commodius aut efficacius, pleniùs et perfectiùs ad veram pietatem, virtutem et felicitatem, monstrat viam. lege Judaica dilatanda et perficienda primes suos sermones instituit Christus, in concione ad populum in monte habità: ubi multa correxit ab imperitis falsifve legis Mosaicæ interpretibus depravata, et nonnulla supplevit omissa vel minus perspecta et explorata. Indolem utriusque legis, Suæ et Mosaicæ, ex illa collatione patesecit, docuitque nos præcipuè hæc duo capita, non tam actus externos cultus aut virtutis, quam interioris animi habitus Deo gratos

esse, et selicitatis æternæ semina. Dein Charitatem universalem, studiúmque erga omnes propensum et benignum suæ novæ legis præceptum esse voluit primarium. Atque hæc eadem postea ab ipsius Apostolis ubique pro re natâ inculcantur. Ut in his paucis, amore Dai, puritate animi, et charitatis officiis, legis christianæ cardines verti videantur.

23. Quoad disciplinam Philosophorum, nort inficior optima ab iis præcipi et edoceri, fuo modo. Præfecerunt quidem illi rationem regendis omnibus animi motibus. omni vitæ instituendæ. Huic affectus, appetitus sensusque omnes subjecerunt coercendos, moderandos, dirigendos. His autem præceptis monitisve, quo minus vim legis habere possent, defuit auctoritas, defuere miracula, atque etiam pænarum futurarum certa demonstratio. Prætereà, cum tantum sparsa essent hæc documenta hic illîc, in libris eruditorum, nullo canone publico confignata, nec ad captum communem accommoda, parum innotescere potuerunt aut valere apud plebem et vulgus hominum, ex quibus multò major pars humanæ gentis constituitur. Lex autem Christiana ita proponitur et promulgatur, ut omnes omnino complecti queat rationes legis utilis, universalis, et in suo genere perfectæ. Pieno Pleno jure divino constituta est, ut statim videbimus: ore et scriptis promulgata: pœnis et præmiis maximis sancita: atque eo modo composita, ut unicuique sit facilis intellectu in rebus necessariis.

- 4. Denique notandum legislatorem nostrum constituisse œconomiam externam, ad confervandam et propagandam fuam legem: Ritus sacros tam initiationis quam confirmationis, hominumque ordinem folennem et auctoratum ad docendum publicitus ac universim, et scientia suæ legis instruendum tam vulgus qu'am eruditos. Hoc non erat penes Philosophos, nec ab ipsis tentatum. Sectam quidem constituebant scholarum Magiftri, quisque suam: at nulla munitam auctoritate. Nec tam res religionum tractabant, quam scientiarum studia. Erant utique apud Gentes, Sacerdotes et Collegia Sacerdotum, et Pontifices; sed in disponendis ritibus et cæremoniis Deorum toti crant occupati, nec vitæ institutis moribusque emendandis incumbebant.
- Gentilem desiderata, non ita penitus desuere apud Judæos: Lex eorum non tam auctoritate quàm dignitate materiæ lege Christiana est inserior. Minutiis abundabat et cæremoniis insrugiseris: rebus externis et corporalibus

corporalibus onerata mentem depressit, et assixit humi: Non consuluit lex illa in longitudinem, non prospexit æternitatem, è suis umbris non vidit cœlum. Hisce malis quibuscunque medelam adhibuit Legislator noster, qui, castigato primum cultu sacro, et ad puritatem ac simplicitatem reducto, in moribus etiam et consuetudinibus multa supervacanea, quin et additamenta superstitiosa resecuit: et utrobique ad sanctitatem liquidam nos propius admovit. Præterea, aperto cœlo, et æternæ vitæ sontibus, animos ad immortalitatem accendit, et in contempsum et despicientiam rerum terrenarum adduxit, ex intuitu beatitudinis adventuræ.

6. Hæc de materia et modo legis Christianæ, cum aliis antiquis Gentium aut Judæorum collatæ. Sed de ipsius origine et Legislatoris auctoritate ulteriùs ab iisdem quæritur et dubitatur. Quanquam enim hujusce legis indoles divina suam monstret originem, quanquam ful splendeat luce, atque vim obligationis in sese habeat: petunt tamen hi, præter ea, auctoritatem externam et visibilem ad novam legem introducendam. Quæ olim, inquiunt, obtinuere per multa sæcula, sic volente Deo, non funt temerè aut leviter abjicienda. Proinde hîc insurgunt Judæi Gentésque in novum Legislatorem, et injuriam sibi factam legibúsque legibusque suis imperiosè postulant. Quid fibi vult hic innovator, aiunt? Quo jure cultum nostrum morésque antiquos immutare satagat, nescimus. Ei quasi præscriptum est à Mundi Rectore, aut tacito consensu et permissione, aut sanctionibus expli-citis, voce cœlesti signisque, confirmatis. Nec ab his recedendum est nobis absque gravi causa; absque auctoritate pari, vel potiùs superiori, nè levitatis arguamur. Quid ad hæc Christiani? Quid his adversariis re-spondendum, antiquitatem, jus antecedens et possessionem in suæ causæ patrocinium allegantibus? Quoad Gentes, res paucis expedietur, quandoquidem nec unquam habuerint jus plenum et authenticum: et siquid habuere, id suo abusu perdiderint. Sed cum Judæis lis erit operofior; iis enim negari non potest jus primævum: Sed de ea re pleniùs alibi. Interea monstrabimus Jesum Nazarenum cœlitus esse missum, signisque et testimoniis facris instructum et attestatum, idque pluribus et fortioribus quam olim Mofem, aut quemlibet Prophetarum Ifraëliticorum, aut sapientum è Gentibus. Quod impræsentiarum sufficiet.

7. Jesus Nazarenus natus est more non humano: ex Virgine intacta; qualem originem non constat hominum quenquam habuisse antea; nec sinè virtute divina interveniente

veniente id unquam sieri posse. Conceptum ipsius multa miranda comitabantur: Primò, Angelus apparuit Beatæ Virgini, esque nunciavit, ex parte Dei, ipsam concepturam et parituram esse filium esque nomen sore fesum. Cui nuncio cum mirabunda respondisset Maria, la tibi signum erit veri nuncii, et à Deo professi, inquit Angelus, Ecce Elizabetha, cognata tua, et ipsa concepit filium in senestute sua. Paritérque ex Elizabetha vetulà, ut olim ex Sarà Isaacus, natus est fohannes Baptista.

8. Præterea, Josepho, cui desponsata suit Maria, apparuit Angelus in somnio. Josephus enim, cum desponsatam suam jam gravidam perceperat, meditabatur eam dimittere; Angelus autem ei dixit, nè metuas accipere Mariam in uxorem, Nam quod in ea genitum eft, ex Spiritu Santto eft. Interim Elizabetham adierat Maria, ad probandam fidem Angeli: Et quamprimum hanc vidit advenientem et salutantem audivit Elizabetha, exclamavit voce magna, Benedicta tu inter mulieres et benedictus fructus uteri tui. Et unde boc mibi, ut veniat mater Domini mei ad me? Ecce enim, ut extitit vox salutationis tue in auribus meis, subfiliit fætus exultans in utero meo. Et beata est quæ credidit: nam persicientur ea quæ dicta sunt ei à Domino. Denique Zacharias Sa-C3 cerdos.

cerdos, qui linguam aliquamdiu constrictam habuisset, nato jam Johanne, et nascituro Jesu, locutus est: et de utroque celebrem edidit Prophetiam.

9. Hæc de conceptione Jesu Nazareni: circa ipsius natales plura sunt observanda. Jesu recens nato apud Bethleemum, Pastoribus qui in agris vicinis excubias agebant nocturnas in tutelam sui gregis, apparuit Angelus, admodum gloriosus: Qui, cum eos, metu primum perculsos, relevasset, dixit iis, Ecce vobis annuncio gaudium magnum, quod erit emni populo: nempe, natum esse vobis bodie Servatorem, qui est Christus Dominus, in urbe Davidis. Hoc autem vobis fignum erit, Invenietis infantem, fasciis involutum, jacentem in præsepi. Et repente adfuit cum Angelo multitudo exercituum coelestium, laudantium Deum, et dicentium, GLORIA in Altissimis Deo, et in terra pax, in bomines benevolentia. Eccujus unquam natales, ante hoc tempus, celebrasse legimus catervam aut conventum Angelorum? Mundi quidem natales celebrarunt olim Angeli: et jam mundi Servatorem nafcentem redit ad celebrandum idem chorus Angelicus. Pastores ab Angelis admoniti, adiêre Bethleemum: infantemque, ut prædictum fuerat, recens editum, in præsepi jacentem invenerunt: unde lis nuncii Angelici plena facta est fides. Hisque visis samam rei sparferunt ferunt undique Testes oculati: tam visionem Angelicam quam visum ab se puerum enarrantes.

- 12. His autem peractis et præteritis aliud è cœlo datum est signum: non Pastoribus, personis vitæ fideique simplicis, sed Magis, et Sapientibus Orientis; qui cœlitus admoniti à nova Stella, è longinquo (ut creditur, ex Arabiâ) venerunt Hierofolyma, ad adorandum hunc Infantem. Ab Hierosolymis proficiscuntur Bethleemum, viam monstrante eadem Stella, quæ restitit et impendit ædibus ubi erat Infans. viderunt Jesum Infantem, cum matre Maria: et procidentes adorarunt eum: apertisque thefauris, obtulerunt puerulo sua dona, Aurum, Thus et Myrrham. Denique, cum his Magis imperaffent Rex Herodes, ut invento puero, quem quærebant, Hierofolyma redirent, eumque de re tota certum facerent, ut ipse pariter novum Regem iret adoratum: (id enim suæ fraudi prætendebat) Deus cognitis infidiis et malo dolo Herodis, per somnium admonuit Magos, ut, evitatis Hierofolymis, per aliam viam in patriam remearent.
- 11. Hæc de Pastoribus et Magis, diversi ordinis testibus: his falli, illis fallere nesciis. His autem sactis aliud supervenit testimonia genus,

genus, Simeonis et Annæ prophetantium, idque data hac occasione. Expletis diebus purificationis Marie, Hierosolyma adduxerunt puerulum ipsius parentes, ut sisterent eum coram Domino, daréfitque oblationes consuetas, secundum legem Mosis: et cum esset in Templo cum sua matre, Simeon, vir justus et religiosus, cui divinitus nunciatum fuerat à Spiritu Sancto, ipsum non visurum mortem priufquam vidiffet Christum illum Domini, hîc vidit Jefum infantem, ulnisque amplexus, benedixit Deo, et exclamavit, Nanc dimittis fervum tuum, Donine, fecundum verbum tuum, cum pace; vid runt enint oculi mei salutem tuam: quam parasti in confpellu omnium populorum: Lumen ad illustrandas Gentes, et gloriam populi tui Ifraëlis. Hæc Simeon. Eodem tempore et instinctu interveniens Anna Prophetissa, pariter celebrabat Dominum viso infante: et de eo loquebatur omnibus qui redemptionem expectabant Hierofolymis.

rum aut recèns natum vidimus, signis divinis comitatum. Ad ætatem virilem provectus, et ministerium suum officiúmque publicum ingressurus, Baptismum accepit à Johanne Baptista. Recusavit quidem primò Baptista, dicens, Mihi opus est, ut à Te baptizer, et Tu venis ad me. Quo testimonio, majorem. majorem esse Jesum, superiorem in rebus sacris, et se præstantiorem agnovit. Baptizatus autem cùm ascenderet Jesus è slumine, aperto cœlo, descendit Spiritus Sanctus visibilitèr in illum, et insedit ei. Dein vox adsuit è cœlis, dicens, HIC EST FILIUS ILLE MEUS, DILECTUS ILLE, IN QUO ACQUIESCO.

13. En testimonium è cœlo illustrissimum: quali nec Mosem nec Prophetarum ullum dignatus est Deus. Quin concurrunt coëuntque, ut vides, omnia, quæ virum planè divinum, Deoque acceptissimum indicare aut præfigurare, possunt, sive prophetam dixeris, sive sacerdotem, sive legislatorem. Est in omni genere, omni modo, Deo confecratus, consummatusque ad suum munus exsequendum. Baptismum accepit, tam aquæ, quam spiritus: ablutionem et unctionem, vel unctionis Antitypum effusionem Spiritûs Sancti, et ejusdem permanentiam et inhabitationem. Denique, in exercendo suo sacro ministerio, Deus iterum eundem honorem, idem, ei testimonium perhibuit: cum in monte sancto nubes lucida eum, cum discipulis suis, inumbravit : et è nube emissa est hæc vox, Hic est Filius ille meus, dilettus ille, in quo acquiesco: IPSUM AUDITE.

14. Quidni audiamus igitur (id jubente Dea)

form.

Deo) hunc Dei interpretem? hunc cœleftem Legislatorem? cui prælata sunt tot singularis auctoritatis infignia. Quisquámne hominum eo apparatu fignisque divinis venit in hanc vitam, ac Jesus Nazarenus? natus ex virgine fine patre humano, præcones habuit Angelos suorum natalium et suturæ gloriæ. Mitto impræsentiarum præcones antiquos, Prophetas intelligo. Quid interim ei defuit ad fignificandam auctoritatem Legislatoris aut Prophetæ, ante munus incæptum? Aderant prænuncii Angelici, fomnia divinitùs missa, voces de cœlo, et inspirationes propheticæ: omnibusque modis, quibus aperiri solet voluntas Dei, et divina potestas delegari, in publicum præfultus prodiit.

15. Hos testes habemus, et quasi sponsores de Jesu Nazareno, Propheta et Legislatore divino. Hæc, inquam, cælitùs ei
sacta, et præmonita. Quid ipse secerit ad
stabiliendam suam auctoritatem divinam, ministerium publicum ingressus, deinceps est
expendendum. Et in hoc sensu numeramus,
tanquam illustriora ipsius miracula, tàm in
vita quam morte: dein Resurrectionem è
mortuis, Ascensionem in cælum: Atque ea
denique quæ secuta sunt sub initiis et in
progressu religionis ab ipso introductæ et
constitutæ.

16. Miracula edidit Christus multifaria, maxima, et testatissima. Sanavit ægrotos, claudos, cæcos, mutos; nunc præsens, nunc absens: quandoque verbo, quandoque manu, quandoque etiam folo vestis attactu. Naturæ et elementis imperavit: ventis aëri, aquæ, oceano: et suo justu flexit in quemlibet statum, in quamlibet formam. Nec tantum in corpora humana, aut naturalia, sed etiam in Domonas, spiritusque impuros, et in ipsos mortuos, suum exercuit imperium: Hos ad vitam revocavit, illos è vivorum corporitus ejecit. Denique, Angelos cœlestes, pro quo placito, ministros adscivit, ut sie commissum totius naturæ do-minium ostenderet. Illud postremò non est omittendum, ut in cætera omnia, ita in fuum ipsius corpus potentiam exercuit inimitabilem: immutavit scilicet in corpus lucidum et gloriosum, et subinde reduxit ad pristinum statum. Transsigurationem ejus in-telligo, cum in monte sancto, fulsit ipsius facies, ut Sowet vestimenta ejus albescebant instar lucis. Mose etiam et Elias, alter Le-gislator Judæorum, alter inter Prophetas ce-leberrimus, cum eo colloquebantur: issque abeuntibus, vox justit è nubibus, ut huic dilecto Dei Filio auscultaremus.

17. Hæc breviter de miraculis Christi: quæ quidem satis essent sola ad sidem omnibus nibus faciendam de ipsius auctoritate divina: nulla licet præluxissent nascituro aut recens nato figna extraordinaria. Sed non tantum eå ratione superavit omnes Prophetas et Legislatores, sed etiam miraculis à seipso exhibitis. Quæ enim sparsim legimus in sacrâ historia antiqua, partim ab uno Propheta, partim ab alio præstita, ea collectim perfecit omnia Christus, aut iisdem majora.

- 18. His miraculis Christi addendæ sunt ipsius prophetiæ, ut dictis factisque Prophetam demonstremus. Illud occurrit imprimis vaticinium memorabile, quod cum lacrymis effudit, DE EXCIDIO HIE-ROSOLYMITANO. Vidit populi fui antiqui, et dilectæ urbis appropinquantem cladem: vidit cum dolore, et admonuit sæpiùs gentem immorigeram de futura Numinis irâ et instanti vindictâ. Prædictioni respondit eventus: Periit infelix urbs, cum fua gente: et etiamnum manet utriusque desolatio, veracis Prophetæ triste monumentum.
- 19. Nec res adversas tantum prædixit, et judicia Dei in suos inimicos, sed etiam beneficia et dona promisit et prænunciavit fuis Discipulis. Missionem et effusionem Spiritûs Sancti intelligo. Hoc promissum et prophetiam legimus completa in Actis, Apostolorum,

Apostolorum, modo extraordinario et præteritis sæculis incognito: testibus Judæis simul et Gentibus. Statim ab ascensione Christi, cum congregati essent ipsius Difcipuli Hierofolymis, descendit Spiritus Sanctus in Apostolos, modo visibili, formâ ignea, et effectis mirabilibus. Piscatores illi et plebeii homines ex Galilæa cœlitùs afflati, derepente aliis atque aliis linguis inter se colloquebantur, ac si easdem longo studio et exercitatione edocti fuissent. Sparfo autem rumore per urbem hujusce rei novæ et insolitæ, convenere in eundem locum alienigenæ ex pluribus gentibus, qui erant Hierosolymis: ut fidem et veritatem facti experirentur. Re autem iis compertâ et extra dubium posita, obstupefacti sunt omnes et mirabantur, dum linguam fibi propriam et vernaculum ex ore Apostolorum quisque audiret. Nec transiit, instar fulguris, hic afflatus, hoc donum, nec pro istoc tantum tempore invaluit: sed adfuit Apostolis, datà occasione, ad mortem ufque. Nec Apostolos tantum, sed initiatos in fide et disciplina Christi, eadem Spiritûs Sancti dona cum aliis multis comitabantur.

20. Mitto alia; et mortem suam et Refurrectionem sæpius prænunciavit Apostolis, eorumque sata post suum abitum et D discessum, 38

discessum, Mat. x. 16, &c. Mar. xiii. 9. Joh. xxi. 18. Dein abnegationem Petri prædixit, unumque è duodecim ipsum esse proditurum, quem datà offulà signabat. Præterea Judæorum obstinationem et rejectionem, Gentiumque conversionem suturam, Mat. viii. 11. et xxi. 43. Joh. x. 16. Sed quid multa? ab ipsis Judæis nunc cælesti Jesu Nazareni doctrina perculsis nunc factis mirabilibus, ac etiam suorum oraculorum yoce fractis et convictis, sæpe agnitus est Propheta, atque ille Propheta venturus, Mat. xxi. 11. Luc. vii. 16. et xxiv. 19. Joh. iv. 19. et vii. 40. et ix. 17. dein Joh. i. 45. et vi. 14.

21. Sed in historia pergamus ad mortem, resurrectionem et ascensionem Christi. Primò, moribundo aut moriente Jesu Nazareno cœlum et terræ suæ indignationis aut horroris dedêre figna: Tremuit terra, et sol abscondit faciem. Præterea aperta funt mortuorum sepulchra, scissique et scopuli et velum Templi Hierofolymitani. Ut omnibus innoteseeret, tam Judæis quam Gentibus, vivis et mortuis, ira Dei, et facinorosis impendens vindicta. Hæc denique ita erant manifesta et conspicua, ut qui huic sceleri aut trucidationi scelerosæ assistebant aut alias intererant, Centurio nempe et circumfusa turba, his ostentis mirabilibus rabilibus perculfi, clamarent Hominem justum et Dei Filium supplicio et morti deditum esse.

- 22. Mortem Christi secuta est ipsius resurrectio, et in mortem ipsam victoria.
  Nempe cum à Judæis crucifixus esset Jesus, emortuus et sepultus, posit and sepulchrum militari custodia, (quandoquidem à
  morte se resurrecturum prædixerat) infra
  triduum è mortuis revera surrexit: Angelis præsentibus et attestantibus. Dein suis
  Discipulis, sollicitis aut dubitantibus, sese
  exhibuit redivivum, repetitis vicibus. Hoc
  modo sese ostendit Christus supra sortem
  humanam, supra mortem elatum, ruptis ipsius vinculis claustrisque omnibus, sidque
  sua vi: qua etiam nos tandem à mortuis
  resuscitabit.
- 23. Quid plura dicam? Quid repetam majora divinæ virtutis indicia? Sed non deest his omnibus complementum summum. Cùm mortem vicerat Christus hâc resurrectione, de eâdem gloriosè triumphavit suo in cœlum ascensu. Cùm in monte Oliveto, testibus Angelis et aspectantibus Apostolis, omnem mortalitatem exuit et excussit: Terram deseruit et in altum æthera evolavit. Sic redit ad Patrem, et ad gloriam illam, quam habuit ante mundum conditum.

ditum. Talem resurrectionem et anolicoir nemo mortalium habuit unquam, five ex illo tempore, five fæculis antecedentibus.

24. "Hæc de Jesu Nazareno-scripta sunt ab iis viris, qui rebus istis, quas literis mandarunt, aut intererant testes, aut a testibus illis ipsi eas acceperunt: qui neque poterant, neque habebant caufæ aliquid, eur fallere vellent. Libros vero istos, qui res eas memoratas continent, quique inter Christianos sancti habentur, ejus esse scrip toris divini, cujus titulo infigniuntur, certissima jam nobis side constat: quia scilicet primi illi, Justinus Irenæus, Clemens, ac deinceps alii sub his ipsis nominibus eos libros laudant : cui accedit, quod Tertullianus aliquot librorum ipsa archetypa fuo adhuc tempore ait extitisse: quodque omnes Ecclesiæ illos ilbros tanquam tales, antequam conventus ulli communes habiti essent, receperunt: neque aut Pagani, aut Judæi unquam controversiam moverunt, quasi non eorum essent opera, quorum dicebantur: Julianus vero aperte etiam fatetut, Petri, Pauli, Matthæi, Marci, Luce esse ea, quæ Christiani legunt iisdem nominibus inscripta. Homeri aut Virgilii esse, quæ eorum dicuntur, nemo fanus dubitat, ob perpetuum de hoc Latinorum, de illo Græcorum testimonium: quanto magis de horum

horum librorum auctoribus standum est testimonio prope omnium, quotquot per orbem sunt, gentium?

25. Si constet illis facris scriptoribus et nota fuisse quæ scriberent, neque studium fuisse mentiendi, sequitur, ut quæ scripserunt vera fint; cum omne falsum, aut ab ignorantia, aut a mala voluntate debeat proficisci. Matthæus, Johannes, Petrus, Judas, ex fodalitio illorum duodecim fuere, quos Jesus vitæ suæ ac dogmatum testes elegerat, ita ut notitia illis eorum, quæ narrant, deesse non potuerit. Idem de Jacobo dici potest, qui aut Apostolus fuit, aut, ut alii volunt, proximus confanguineus Jesu, et ab Apostolis constitutus Hierosolymorum Episcopus. Paulus quoque ignorantia falli non potuit circa dogmata, buæ fibi ab ipso Jesu in cœlo regnante. revelata profitetur; neque magis circa res. à se gestas falli ipse potuit, aut etiam Lucas, individuus ei itinerum comes. Idem Lucas, quæ de vita ac morte Jesu scripfit, facile scire potuit, natus in locis proximis, per ipsam Palæstinam peregrinatus, ubi et locutum se ait cum iis, qui oculati rerum testes fuerant. Haud dubie. præter Apostolos, quibuscum amicitiam habuit, alii quoque multi tum vivebant ab Jesu sanati, et qui morientem ac redivi-D 3 vum

vum viderant. Si Tacito et Suetonio credimus de iis, quæ multo ante cos natos contigerunt, quod eorum diligenti inquisitioni confidamus: quanto huic scriptori æquius est credi, qui se omnia ab ipsis, qui inspexerant, haufisse dicat? Marcum constans fama est Petro semper hæsisse comitem, ita ut, quæ scripsit ille, habenda sint quasi Petrus, qui res illas ignorare non potuit, ipse dictasfet: præter quod, quæ ille scribit, etiam in Apostolorum scriptis reperiuntur pene omnia. Neque falli potuit Apocalypseos seriptor in iis visis, quæ sibi divinitùs immissa dicit? aut ille ad Hebræos, in iis, quæ profitetur se, aut a Dei Spiritu, aut ab Apostolis ipsis didicisse.

26. Qui testes ex parte voluntatis resellunt, necesse est aliquid adserant, quo voluntatem credibile sit a vero dicendo diverti. Id autem hîc dici non potest. Nam
si quis objiciat ipsorum causam agi, videndum erit, cur ipsorum sit hæc causa: non
sane commodi consequendi, aut vitandi periculi alicujus gratia: cum hujus professionis causa, et commoda omnia amitterent,
et nulla non adirent pericula. Causa ergo
hæc ipsorum non suit, nisi ob Dei reverentiam, quæ certe neminem inducit ad
mentiendum, in eo maxime negotio, unde
humani generis æterna salus pendeat. Tam
impium

impium facinus de illis credi vetant, et dogmata pietatis ubique plenissima, et vita ipsorum numquam ullius mali facinoris accusata, ne ab inimicissimis quidem, qui solam illis imperitiam objiciunt, quæ non est nata falsimoniam parere. Quod si vel minimum quid in ipsis suisset malæ sidei, non ipsi suas culpas æternæ memoriæ prodidissent: ut de omnium suga in Christi periculo, de Petro ter negatore"\*. Hæc de Scriptorem side.

27. Illa vero de Jesu Nazareno, ipsius conceptu, natalibus, vità et morte, resurrectione et ascensione scripta, videntur auctoritatis divinæ maxima et invicta argumenta: Nempe miracula legislatoris legisque sanctitas, prophetiarum præcedentium aut tunc temporis futurarum complementa, voces de cœlo, Angelorum apparitiones et testimonia. Ab his fignis, ut inquit Christus, Cur non discernitis quod justum est, aut rationi consentaneum? Sed forsan quæ deinceps secuta sint, quæres; Quam fidem adhibuerit his factis dictifve gens humana? Quantum valuerint apud istius fæculi homines aut insequentium hæc mira et præclara, cum adhuc recens erat fama et iftarum rerum historia? Quam denique vim et successum habuerit Lex illa nova, cujus

<sup>\*</sup> Hug. Grot. lib. III. Sect. 2. 5. 6.

auctor erat Christus? Id partim jam diximus, cum ad primam concionem Apostolorum, enarratis morte et resurrectione Christi, et vaticiniis eò spectantibus, conversi sunt ad fidem Christi homines quasi ter mille. Neque minus ad continuatam prædicationem Apostolorum profecit indies crevitque fides Christiana: donec tandam imperium Romanum subegit, atque ad illam pervenit magnitudinem, qua jam late protenditur Orbis Christianus. Cessabant Oracula et Δαιμονολατοεία. Ex quo, inquit Porphyrius, Fesus coli captus est, communem ac publicam Deorum opem nemo fensit. Quæramus jam vicissim, unde hæc mutatio repentina, et nova rerum facies? unde hæc victoria? non vi et armis pugnatum est, nec eloquentia et artibus humanis. Notum est, qui suerint primi præcones Evangelii, plebeii et proletarii homines. Nec divitias possidebant ipti, nec pollicebantur aliis: nec honores, aliave. quæcunque humanæ cupiditatis incitamenta. Quinimo tantum abfuit ut his se fruituros effe crederent aut cultores primi aut subsequentes proselvti, ut omnes qui hanc sectam amplexi fuerant, expositos viderint communi odio aut ludibrio. Neque id tantum, sed in vincula conjectos, feris, ferro, flammisve cruciandos aut interimendos. His non obstantibus invaluit Evangelium, et auctus est affiduè numerus coversorum ad fidem Christianam.

anam. Quâ vi, mihi dicas velim, divinâ an humanâ? Obstiterunt, ut vides, humana omnia. Numen his interfuisse negabis, Numen summum et ineluctabile? Non minorem certe potentiam exigit monstrátque eventus: et quæ plurima identidem intercesserunt miracula, Deum ostentant præsentem et cæptis aspirantem.

- 28. Quis plura desiderat aut majora ad sidem saciendam Legislatori cœlitùs misso? cùm præter legis suæ eminentem dignitatem, eandem comitata sint tot et tanta miracula, tam ad eam introducendam quàm stabiliendam. Restat tantùm ut rerum humanarum statum, cùm venit in mundum Servator noster, intueamur: quo constet clariùs, si sieri possit, vis, utilitas aut necessitas novæ œconomiæ sub Messià: quàm opportune laboranti succurrit humano generi ille princeps pacis et justitiæ: quantis malis eripuit, quanto denique studio et benignitate prospexit eorum saluti et selicitati suturæ.
  - 29. Mundi sub illud tempus quam maxime degeneris et desormati, non sacile est imaginem depingere. Tenebris, vitiis et superstitione immersus jacuit. Religio Judaica, quæ adhibita sucrat in medelam alis, ipsa jam inciderat in morbum periculosum. Neglectis

Neglectis legis suæ fundamentis et parte naturali, hærebant nimioperè ritualibus et cæremoniis suis Judæi: iisque accurate peractis, se Deo fore acceptos credebant, et cæteris omnibus religiosiores. Hæc autem in externis et minutis sollicitudo, et in maximis et interioribus negligentia, est veræ religionis tinea et corruptela. Præterea, extra Judæam regnabat adhuc humani generis pestis, Idololatria. Tot Deos adorabant Gentes, quot erant in cœlo vicina sidera, Nec cœlum tantum et sidera, sed homines mortuos, animantia, plantásque venerati funt. lis tam nullus erat quam plurimus ubique Deus: ritibusque, non frivolis modò, fed impuris, fed barbaris et immanibus fua Numina vel Idola coluerunt. Dein ab hâc radice superstitionis et idololatriæ pullulabant innumera vitia: effrænis libido, luxuria morúmque impuritas fimul et impunitas: etiam cum contra naturam nefandas cupiditates explerent. Nec minus injustitia, mutuis injuriis et feritate alii in alios sæviebant. Apud multos raptu et prædå vivebatur absque ullo regimine: apud alios tyrannidem exercebant imperii potentes, in suos quisque populus: victofque et captivos alienigenas, ut belluas, ad pugnandum et digladiandum inter fe committebant, aut ad congrediendum cum feris in lusum et spectaculum populo. Interea focietati focietati et bono publico non tam consultum erat, quam ut quisque sibi concupitum, quicquid esset, adipisceretur. Hic suæ litat ambitioni, alter avaritiæ, alissque alii animorum æstibus: citra amorem mutuum, charitatem, aut in miseros misericordiam. Verbo dicam, ad explendas corporis animique libidines cæco impetu serebantur, absque lege aut regula hodiernæ vitæ, absque spe aut metu suturæ.

30. Ita naturam humanam exuisse videbatur mundus Ethnicus, et in brutam de generaffe. Nec id tantùm, fed insuper sese dedisse in dominatum malorum geniorum, qui (permittente Deo) mundî hujusce im-perium obtinuerant. Id utique arrogabat fibi eorum Princeps, cum oftensis Christo regnis omnibus hujusce mundi et eorum gloria, dixit ei, Tibi dabo potestatem banc universam, et gloriam illorum regnorum: nam mibi tradita eft, et do eam cuicunque voluero. Malè fidum novimus Diabolum, sed eundem dixit non minus Christus, idque sæpius, hujusce mundi principem, Joh. xii. 31. et xiv. 30. et xvi. 11. Mundum possedisse quidem videtur tunc temporis, quocunque jure aut titulo: et, Deo quasi excluso, res agebantur pro arbitrio Dæmonum. Oracula instituerunt in diversis regionibus, et afflabant modo quodam aut in furorem agebant suos facerdotes facerdotes et prophetiss. Multisaria insuper divinationum genera, vanarum et stolidarum, ad illudendum mortale genus, Deumque ipsum, constituêre: Augures, Haruspices,
Ariolos, Vares, Conjectores omne genus:
qui, ab extis animalium, à volatu avium,
ab hinnitu equorum, à tonitru et sulgure, et
nescio quot modis, secreta cœli et res suturas
hominum se rimari et prædicere posse singebant. Dein magicis artibus instruebant alios,
atque ea ratione in servitutem aut obsequium
quasi sœdere et pactione obstrictos tenebant.
In hâc superstitionis et vitiorum colluvie
volutati, jacebant homines.

31. Quum degeneraffet olim primum mortale genus, Deus iracundus delevit è facie terræ omnem carnem, unicâ exceptâ et confervatâ familiâ: ut ex illâ propagine experiretur, si forte ad frugem rediret gens humana, tantà clade percussa et præmonita. Sed, ut vidimus, nihil profuit ira Dei, aut diluvium universale ad emendandam progeniem humanam: prolapfa est denuo ad fœdos mores et impietatem; quæ, procedente mundi ætate, magis magisque ingravescebant. quorsum percutimini amplius? novas addetis prevaricationes! inquit Propheta. Proinde non excîdit et extinxit Deus hoc fecundum genus; fed, misericordia motus, à vitiis et erroribus revocare tentavit, misso unigentio fuo

fuo Filio in terras, cum nova lege, novaque economia, ad mundum, si fieri potuit, resormandum. Qua autem ratione hanc resormationem generis humani instituit Deus, et aggressus est Christus, dictum est in superioribus sparsim et generatim: nunc autem, (his præmissis de auctoritate Legislatoris, legisque ipsius usu et necessitate) pleniùs et per singula capita manet exponendum.



#### CAP. III.

De Cultu Dei, et Ritibus Sacris, secundum Legem Christianam.

TENIT in mundum Christus, ut opera Diaboli destrueret: qualia funt vitia, errores, idololatria. His animas humanas irretitas, et à veritate, virtute, et verâ pietate alienatas tenuit istius mundi Princeps. Quam opem his attulit Christus? Qua medicinâ his malis occurrit, aut subvenit? Remedia paravit, ut mihi videtur, fingulis pfopriâ nec minus efficacia. Contra idololatriam et superstitionem, cultum purum: Contra vitia, morum regulam æquam juftámque, et eorundem exemplum purum et immaculatum: Contra errores, veritatis lumen et fidem rectam. Hæc an ita fint, videamus, aut fiquid præterea fit defiderandum.

2. Exordiendum à Deo, rerum omnium Auctore, et Rectore Universi. Deum unum prædicavit Christus, æternum, incorporeum, infinitum, sanctissimum, immutabilem: Cultúmque tanto numine non indignum instituit. Hôc uno ictu prostravit Deos gentium

111

a,

as

-

S.

-)-

1-

1:

ct

1-

it,

c-

m

m

n,

|-|-

tium innumeros, futiles et fictitios: cultumque eorum malesanum abolevit. Gentium, inquam, Deos: Deum enim Ifraëlis adorandum usque proposuit. Sed cultum ei præstitum, immutandum duxit. Deus est Spiritus, inquit Chriftus, et qui adorant eum, oportet ut spiritu et veritate adorent. Quo dicto et Judworum et Gentium improbavit cultum. Spiritus purus nec statuis nec imaginibus repræsentari debet aut potest. Hæc et hujufmødi figmenta, hominum opera, dignitatem numinis imminuunt, supereminentem ipfius naturam deprimunt in similitudinem rerum vilium et corporearum. Præterea sanctitatem Numinis polluêre Gentes, ritibus infanis, nefariis aut turpibus, (ut non femel antea diximus) à quibus abhorruit Legislator noster. Nec Gentes tantum increpare voluit hôc monito, sed Judæos etiam: Qui deum quidem unum coluerunt, eumque incorporeum, sed cultu nimis corporeo, certis locis astricto, et externis ac inutilibus cæremoniis gravato. Hos monet de mutando, et dilatando Dei cultu: nec Hierosolymis solum aut in monte Gerizim; nec in hoc aut illo templo, unice præsentem esse Deum; per totum terrarum orbem, et quaquà patet cœlum, Deus habitat: adéstque spiritu et veritate cum colentibus, in omni loco, in omni gente.

3. Judæos de eâdem re sæpius admonuerant eorum Prophetæ. Nec Prophetæ tantùm, fed lumen naturæ, et Philosophi in omni ævo, numen ubique addesse piis animis, nec externis ministeriis aut oblationibus placandum admonuere: ut videre est apud Platonem, Hieroclem, aliósque. Dictum etiam Senecæ, apud Lactantium, idem præclare explicat. Vultisque vos, inquit, Deum cogitare magnum et placidum, et majestate leni verendum, amicum et semper in proximo? non immolationibus et sanguine multo colendum, (quæ enim ex trucidatione immerentium voluptas eft?) sed mente pura, bono bonestóque proposito. Non templa illi, congestis in altitudinem saxis, struenda funt: in suo cuique consecrandus est pectore. Eodem modo Isaias Propheta Judæos allocutus est, ex ore Dei: Sic ait Jebova, calum mihi solium est, et terra scabellum pedum meorum: ubinam effet domus quam adificaretis mibi! et ubinam locus quieti meæ? Atqui omnia ista fecit manus mea .-- sed in banc intueor, in pauperem et contritum spiritu, ac trepidantem ad verbum meum. Qui jugulat bovem, ac si percuteret virum: qui mactat parvam pecudem, ac si decollaret canem: qui affert munus, ac sanguinem porci: qui adolet thus, ac si muneraretur idolum. Vides, et Judæorum et Gentium cultum, tam à Deo, quám hominibus, à viris divinis et sapientibus, reprehendi et quasi irrideri. Sed ad sermonem Christi redeamus. 4. Dixit

n

3,

d

n

a

\_

78

-

C

-

\*

S,

1-

4. Dixit Christus verbis præcedentibus, Venit tempus, et nunc est, quum veri adoratores adorabunt Patrem spiritu et veritate: etenim Pater tales quærit qui ipsum adorent. Spiritu, inquit, adorandus Deus, non tantùm actionibus externis, cultu corporeo, ritibus et cæremoniis, quæ non expurgant animum: sed pietate interna, sincero cordis affectu, casto, puro, sanctoque spiritu, prout ipse est Spiritus sanctissimus. Porrò, in veritate colendum docet, non jam typis, umbris et figuris: multò minus cultu fuperstitioso falso aut hypocritico. Summa est, cultum nostrum ad illius quod colimus Numinis dignitatem et naturam adaptandum docet Christus. Est illud Numen invisibile, omnipræsens, omniscium, perspicitque corda et cogitationes: communis Pater omnium, totius Universi conditor. Hic tibi Deus eft, Christiane. Non ut olim dixere Ifraëlitæ, Hi funt Dii tui, Ifrael: cum vitulos aureos, recens confictos, intuerentur. Nec inftar Gentium, quibus in hortis nascuntur numina: aut in ære, aut faxo, lignisve latitant. Deus est immensus, tam præsentia fua, quam bonitate. Adéstque singulis in quavis regione aut gente, qui timent eum, operamque dant justitie: Et in mente boni viri fuam sedem, templumque habet augustiffimum.

- 5. Ut paucis dicamus, verum divini cultûs objectum his verbis exposuit Christus, dein cultum ei consentaneum et verè θεοπηρεπη: universalem intelligo et rationalem: putà laudes et gratiarum actiones, preces et supplicationes, è calenti corde essusa. Voluit ut nos ipsos Deo consecraremus, corpus animámque: non bruta et cruenta sacrisicia, hircorum aut taurorum sanguinem: quæ neque Deo sua natura grata sunt, neque sanctiorem reddunt hæc dona offerentis animum.
- 6. His amotis ritibus Judæorum et Gentium, quæres subinde, quales eorum loco substituerit Christus: sine ritibus enim vix potest constare inter mortales religio quævis instituta. Respondeo, Ritus Christiani sunt pauci, simplices, innocui, utiles. Multitudo rituum, instar nebularum, abscondunt et diminuunt. Res in se præstantes læduntur nimio apparatu. Ita semper tractanda et instituenda est religio, ut quod in ea fanctissimum est et divinissimum, id semper versetur ante oculos, semper præ cæteris effulgeat. Ritus noftros militari nomine aut solennis juramenti, Sacramenta appellare folent Theologi: Quorum duo tantum instituit Christus, Baptismum et Eucharistiam: illum initiationis ritum, alterum confirmationis et commemorationis :

tionis: quo Christi mortem, donec secundò advenerit commemorare jubemur. Et prout pauci sunt ritus nostri, ita simplices: aqua pura, aut pane et vino celebrandi. Nihil hîc operofi aut magnifici: nec cultum Dei onerant, nec cultores: nec pompam præ se ferunt, nec ostentationis speciem. Innocuos esse, res ipsa loquitur. Nec cæde, fanguine litant Deo Christiani: nec cæremoniis utuntur ullo modo inhonestis aut indecoris: five in initiandis neophytis. five in adeptorum facris faciundis. Denique utilissimi sunt in re religionis promo-Religionem intelligo interiorem et vendâ. vitæ sanctimoniam. Cùm Christo dedicamur in baptismo, renunciamus Diabolo et ipsius operibus, ad quæ destruenda, ut diximus, venit in mundum Christus. Renunciamus inani pompæ et gloriæ hujusce sæculi, ut cœlestia sequamur. Renunciamus denique illicitis carnis desideriis aut deliciis, ut spiritu vivamus Deo; ac rationi, non pravis affectibus, obsequamur. Ita in ipsis initiis religionis nostræ, cum nosmet tradimus Christo, et ipsius fidem recipimus, repudiare et abdicare tenemur omnem nequitiam: omnes mali fontes, fomites et Hoc autem facramentum aut abjuratio exigitur ab adultis in persona propriâ, ab infantibus per sponsores: qui id in

## 56 DE FIDE ET OFFICIES.

in se recipiunt, unà cum parentibus, ut, educatione Christiana adhibita, sidem promissorum præstent ita initiati. Idque, in confirmatione subsequenti, aut ad sacram cœnam admissione, præstitum curant sacris præpositi.

- 7. Erat quidem in usu baptismus etiam apud Judæos, in proselytis initiandis. Et apud Gentes itidem inter cæremonias sacras et initiamenta, lotiones obtinuere. Est quippe symbolum aut typus aptus et appositus ad significandam purificationem, Ablutio: ut, sicut extrinsecus mundatur Corpus, ita intrinsecus abluatur Anima à suis sordibus et immunditie.
- 8. Alter ritus Christianorum est commemoratio mortis Christi, quæ à nobis dici solet Eucharistia vel cæna Domini. Utrumque nomen instituta Judaica respicere videtur: Hoc agnum paschalem illud sacrificii Eucharistici sestum. Et utriusque instituti vim et significationem explet superátque hoc sacramen um. Peragitur pane et vino, in modica portione sumptis: quibus sanguinem Christi pro nobis essumptione, corpúsque fractum commemoramus. Symbola hæc sunt satis apta et sacile apparata usumque habent multiplicem. Revorant

cant in mentem beneficia, quæcunque à Christo accepimus, et amorem ipsius in genus humanum inimitabilem : cum fese obtulit morti, morti cum cruciatibus et ignominia, ut nos à peccatis redimeret, et salutem nobis pararet æternam. Præterea in his celebrandis non tantim reverentiam et pietatem, fed etiam, depositis omnibus inimicitiis, charitatem universalem exposcimus: datámque Christo fidem antea in baptismo renovamus; et si quid secus acciderit, vitæ morumque emendationem, acta penitentia, pollicemur. Vides externa nostra et ritualia eò spectare, ut officii quemque sui commonefaciant, ammisque inspirent fanctitatem: propositum finémque summum legis Christianæ.

- 9. Nullius præcepti, nullius ritûs Chriftiani nos pudet. Nullum fugit examen, nullius aspectum institutio nostra: auctoritatem divinam et rationem puram in omnibus appellamus. Denique, non tam in peragendis ritibus, quam in vitæ et animorum sactimonia, salutis nostræ collocamus cardinem: et pro his dotibus internis cuique Deus metietur suam beatitudinem.
- 10. Ad reliqua minora quod spectat, de Festis aut Jejuniis indicendis, de vestibus sacerdo-

# 58 DE FIDE ET OFFICIES

facerdotalibus, de formulis necessariis in sacris administrandis, et hujusmodi aliis, siant omnia secundum regulas Apostolicas et prudentiam Christianam ad decorem et ædisicationem, ut tam superstitio quam axoquía excludantur. Hæc de ritibus Christianis breviter dicta sunto.



### 素なるのでなりていまますのでのこのこのこのこのでき

### CAP. IV.

De morum regula et vitæ præceptis secundum Legem Christianam.

E moribus Christianorum, aut Disciplina morali fecundum legem Chriftianam, quædam in genere fuprà notavimus. Fundamentum omnis legis de moribus institutæ est lex naturæ. Sed huic fundamento (quod de evangelio dixit Apostolus) alii atque alii diversum superstruunt. aurum, argentum, lapides pretiofos, ligna, stipulam. Ex his superstructis nonnulla sunt folida, apta et idenea: alia levia et inutilia. Atque hæc observanda sunt et trutinanda in probandis aut improbandis singulorum legibus, Judæorum, Gentium, aut aliorum quorumcunque: In doctrina morum Evangelica nihil reperitur superfluum et inutile, multò minus noxium aut legi naturæ contrarium.

2. Hoc præmisso, facilè constabit nihil non æquum esse, rectum et laude dignum in lege morali Evangelică: Quod utinam de praxi et moribus Christianorum perinde dici potuisset. Sed proh dolor! proh pudor! quantum à lege recedunt mores? Immane

mane quantum discrepat à regulâ et præceptis Christi et Apostolorum, et ab eorundem exemplis, Christianorum vita?

- 3. Sed id unicè in me probandum recipio, institutionem Christianam, modò sirmiter ei adhæreamus, optimam esse et utilissimam, tam ad mores cujusque formandos, quàm ad bonum publicum: et, quod maximum est, ad salutem et selicitatem æternam generis humani in vità suturà obtinendam.
- 4. Institutio moralis constat praceptis et exemplis: dein pramiis et panis debitis confirmatur. In horum nulla parte nos destituit institutio Christiana. Primò, quoad præcepta, non quidem digeruntur illa ordine et per capita, ut solent Ethica Philosophorum: nec unà leguntur collecta, ut Corpus Legum, aut Doctorum systemata. Sed sparsim occurrunt in sermonibus Christi, et in scriptis Apostolorum; qua ratione commodiùs instruitur vulgus, et inter legendum facras literas fensim imbibitur doctrina salutaris. Neque nos deficit in ullo genere officiorum lex Evangelica, laxa licet et sine forma artis tradita. Imprimis enim quæcunque lege aut lumine naturæ honesta sunt et laudabilia, ea sequi et amplecti tenemur, quinetam præferre, si for-

san officia officiis obstiterint. Dein actus omnes humanos complectitur: Dista, Fasta, Cogitationes. Et in singulis viam reclissimam et honestissimam sequitur.

5. In verbis imprimis, sive in familiari colloquio, five in commerciis, fidem, finceritatem, fimplicitatem jubet, cogit, imperat; fine fuco, fine dolo aut artificio. Nec ullum jusjurandum ineundum et proferendum esse permittit, absque causa gravi et publicâ. Nec ulla de causa perjurium. testimonia falsa, convitia, maledicta aut execrationes. Pariter obloquia et detrectationes clandestinæ, et quæcunque lædunt alterius famam, malo animo aut ex affectu privato, apud nos vetita sunt et odiosa. Præterea pudorem, modestiam, et urbanitatem in sermone colimus, ut alias ubique: exulantibus omni levitate inhonesta, et scurrilitate: nec minus verborum asperitates, mordaces et illiberales jocos culpamus et aufugimus. Denique, ut paucis dicam, Linguæ et vaganti licentiæ verborum ubique frænos injicimus; ne quid indecori in se, ne quid injuriofi in proximos, aut in Deum prophani, impii, aut irreligiosi ex ore Christiano proveniat.

6. In factis et operibus multo magis interdicitur Christianis omne genus mali, fevis

levis licet et exigui: quinetiam omnis species mali. Non tantum extra culpam effe debemus, sed etiam, si fieri potest, extra culpæ suspicionem aut proximitatem. Non satis est viro Christiano ad leges humanas justum esse. Quicquid postulat humanitas, quicquid benevolentia aut charitas mutua, nobis præcipitur religiosè observandum. Et in charitatis officiis, tam Judæorum quam Gentium institutis omnibus prælucet lex Christi. Non amicis tantum, sed inimicis etiam benefaciendum: ut Patrem nostrum cœlestem imitemur. Pauperibus, ægrotis, aut infirmis quovis modo, pro viribus succurendum, ope et confilio. Legislator noster Christus miferiam humanam ut omnium optime intellexit, ita omnium ei maxime consuluit. Philosophi in altis cogitationibus occupati, vulgus hominum ferè præterierunt, aut permisere regendum suæ gentis legibus. Sapientibus et veritatis studiosis sua accommo. dârunt præscripta: gregem popularem, prophanum, et tantum non contemptui habuere. Sed alia mens, aliud propositum Servatori nostro clementissimo: qui totam gentem humanam, quantam quantam, amore complexus est, atque sua lege et consiliis adjuvare voluit. Propterea infirmitates humanas et statum luctuosum intuitus, rerum indigentiam, morbos, calamitates, et quicquid incommodi adhæret mortali vitæ: ut his malis, quæ penitus tolli non poterant, levamentum aliquod afferret, opera chari-tatis, misericordiæ, atque opis mutuæ in fuà cuique classe injunxit. Atque ca omnia in vità futurà centuplicatò remuneranda promitit. Nec malis tantum corporis fubveniendum, sed animi multo magis: Occurrere aut mederi vitiis, erroribus, ignorantiæ, morbis gravissimis: et vaganti populo viam falutis oftendere, beneficium cumulatius est quam febres, frigus, aut famem depellere. Quapropter præcepta dedit Chriftus de moribus instituendis aperta, manifesta, cuique obvia et exposita. Ut omnibus constarent sua officia, ut omnibus ad cœlum nota effet via.

7. Et quò regulam æqui et boni facilem et expeditam, et veluti in pectore judicom domesticum, quisque haberet: Quod tibi non vis sieri, inquit Christus, id alteri ne seceris. Nec lex est æquior ulla. Favemus plerumque partibus nostris: ut æquum siat judicium, mutetur persona, et loco Rei, aut indigentis ope, teipsum constituas; et quicquid tibi, eodem modo peccanti aut indigenti, indulgendum petiturus esses, id totum alteri concedas: Inter mortales, peccatores et indignos, hic est modus æquissi-

mus: ut habità ratione affectuum et in firmitatum humanarum, non ad jus fummum alter alterius res et actiones exigamus. Nec id tantum nobis præcipitur, ut in dubiis partem sequamur mitiorem sed etiam ut peccata manifesta alii aliis remittamus: Deus bone, quoties et quousque ex tuo præcepto aut confilio!

8. In eundem finem, ne ex amore sui, aut ex impetu iræ peccetur, nobis prohibita est omnis vindicta privata; ad pacem et amicitiam conservandam dislimulandæ funt leves injuriæ, et pro viribus ferendæ graviores. Nemo temere in jus vocandus: fed cùm neque ferri possunt injuriæ, neque lites componi, permissum est deferre caufam ad magistratum, ut fine metu aut amore res ex æquo definiatur. Hæc inter privatos tenenda est moderatio et æquanimitas; sed erga Principem aut Magistratum majori adhuc utendum est patientia. Dei funt ministri ob bonum publicum, et ob idem bonum tolerabilia omnia funt toleranda. Bellum civile est immane monstrum, quod innocuos pariter ac nocentes unà devorat et absorbet. Neque cum exteris gerendum est bellum magistratui Chriftiano, nisi extrema necessitate coacto. Denique, ut verbo dicam, in rationibus justi fuum cuique tribuimus, secundum varios hominum hominum ordines: Neque id parcè aut gravatè, sed cumulatim et alacriter.

9. Ita Justitiæ et juris Naturalis præscripta retinet et transcendit lex Christi. De Temperantia jam dicendum, quid quisque fibi debeat in sui corporis regimine: Quid animæ divinæ conservandæ: quid brutæ, quam participat, naturæ cohibendæ. Præcipitur imprimis, ut in voluptatibus corporeis utendis parci fimus, modefti et moderati: ut appetitus omnes sensúsque inferiores ratione regamus. Nullà de causa, five in facris, five in convivalibus, effrænatæ indulgendum licentiæ. Nulla apud nos Bacchanalia, aut Orgia quæcunque, impura aut furiosa. Ebrietas aut impudicitia virum honestum dedecet, multo magis Christianum. Gulæ et abdomini servire turpe est, cæterisve cupiditatibus carnis. Castus cœlibatus apud nos laudatur, honestum habetur conjugium: fed unius cum una, idque fine abdicatione, nisi crimen adulterii intervenerit. In cæteris omnibus vivendum est, ut decet sobrios et frugi homines.

phia, ut ita dicam, cum disserit de contemptu mundi, et despicientia rerum humanarum prædivinis, temporalium prææternis: prætera, cum de contundenda et subjuganda hae E 3.

carne, quâ mens infestatur, nos fæpius commonet, in hoc corpore bruto, et ad voluptates crassas nimis propenso: Ea, inquam, nobis indicant voluntatem, indolem et propolitum legis Christianæ: monentque temperatos effe debere ipfius cultores, non tantum in deliciis corporeis, sed etiam in honoribus ambiendis, divitiis appetendis, cæterisque quibuscunque, quæ ad vitam hodiernam et animalem spectant. Et si quid fecus videris in praxi nostra, non id legi aut Legislatori vertendum vitio, sed falsi nominis Christianis: qui se obstrinxere facramento de renunciandis cupiditatibus mundanis, et soli Deo semet consecrandis, nec datæ fidei respondent.

ri. Epicureis habenda est cura Corporis, Christianis Animæ. Præ qua, ut nos
docet Christus, sordet et vilescit totus hic
mundus. Res caduca Mundus, cujus schema præterit, ut et hujusce mortalis corporis. Anima autem est immortalis, nescit
mori: et indignè patitur perituri corporis
aut perituri mundi se sieri mancipium.
Præterea, Peregrini sumus in hoc mundo,
inquit doctrina Christiana: Quid quæritis
hic sedes quietas, quid honores, aut divitias, crastino die abitura omnia. Regnum
cæli primò quærite, Civitatem permanentem, thesauros perennes, quos neque sures
eripere

erspere possunt, neque tineæ erodere. His omnibus admonemur, ut paucis contenti si-mus in hac vita, aspirantes ad majora in surtura: ubi patria, ubi spes nostra et hæreditas.

12. De Fortitudine Christiana siquid dicendum effet, multa suppetunt exempla et præcepta. Non autem fortitudinem illam bellicosam velim intelligas, quæ sanguine gaudet, et inani gloria animatur: male audit apud Christianos ista ferocitas. Sed firmitasem illam animi et constantiam intellion quibus armati fortiter patimur mala in caufa bona, et fortunam adversam æquo animo. In virtute et veritate propugnandis elucet maxime fortitudo animi: cum, nec meru hominum potentum, aut bonorum, aut famæ, aut ipfius vitæ dispendio, absterremur ab incœptis præclaris, et humano generi profuturis. Hac in re nobis præivit Christus suo exemplo, præivere Apostoli et Martyres In his rebus sese exercet et spectatur magnanimitas Christiana: non in ardenti prœlio, aut in scandendis muris et aggeribus hostium: tumultuante intus sanguine, et turgescentibus venis, ut neque timori locus effe possis, neque rationi. Vera magnanimitas eft res tranquilla et fevera, in recessi mentis posita: ratione sedata et meditatione alitur, non halitibus fanguinis aut fervore præcordium, aut furor Maritus. Naturam turam non obruit vi et strepitu, sed querelas ipsius audit placide, labantem sustinet, et victricem rationem sequitur. Nec singularis gloriæ aut nominis affectatione, mala perfert, aut à publica recedit via, sed ex amore Dei, justi, veri, et communis boni.

13. Dixi in hac palæstra nos suo exemplo præivisse Christum; præivit certè, et gloriosissimus exiit. Non tantum contractiunculas naturæ humanæ, fed dolores omnes et aculeos fensit, pertulit, vieit. Prænovit quæ paffurus effet mala, nec refugit: non subitò et inopinatum corripuere, sed præmonitum et præscium: sponte subiit et deliberate, quæcunque passus est, nec se imminenti ictui subtraxit. Sed quæ, inquies, pertulit Christus, et quo fine? Convitia et opprobria populi, calumnias et tu-multus intelligo. Nec tantum populum malesanum, sed etiam præsides et primores Ecclesiæ Judaicæ sibi inimicos habuit. Non solum contemptui et fastidio habuerunt tanquam hominem vilem et proletarium : fed, triginta argenteis venditum coram tribunali fistebant, salfoque accusabant, ut perturbatorem aut blasphemum: judicémque relucrantem in suas partes trahebant. Vinculisconstrinxere, flagellarunt lictoribus, fannis et dicteriis illudebant : Purpura indutum; et sceptro arundineo, spinis coronarunt, per ludibrium

dibrium et non fine dolore: eique prætulere prædonem et raptorem. Denique in os spuebant, colaphis cædebant, et omne genus injuriis. Sed quid tandem, quo exitu, quæso? Per sas nesasque damnatum, ad mortem pertraxere. Innocuum, inquam, per fas nefásque damnatum. Audi id ex ore Judicis, Videns autem Pilatus fe nibil proficere, sed majorem tumultum sieri, accepta aqua abluit manus coram turba: dicens, INNOXIUS EGO SUM A SANGUINE HUJUS JUSTI: Vos videritis. Et respondens universus populus dixit, Sanguis ejus super nos et super filios nostros. Dira hæc quidem? fed quærendum superest, quo genere mortis plecte-bant? spero levis et subitaneæ, aut saltem minus infamis. Quinimo nec cruciatibus nec ignominiæ pepercere Judæi: Cruci affixus oft Jesus Nazarenus, inter duos Latrones, in Campo Golgothæ, subsannante et irridente populo. En funestam tragædiam! Sed quem in finem, quo proposito, tot et tam acerba pertulit Christus? Dico, in Redemptionem et salutem humani generis, ad confirmandam veritatem religionis ab ipso propositæ, et ad gloriam cœlettem adipiscendam.

14. Hactenus de exemplo Christi: Quod sepius inspicere juvabit, quod sequamur et imitemur, oportet, pro viribus. In opprobriis vulgi et calumniis malevolorum perseren-

dis simus animosi: quum auctoritas accesserit et obstiterit, miti sed infracto animo, in
causa veri, justi, et honesti persistendum;
In quo et quali mundo vivamus, præmonuere sæpius Christus et Apostoli, atque suis
exemplis comprobarunt. Ne itaque turbemur aut percellamur tanquam re nova et inopina, si nos mundus oderit aut male tractaverit. Quicquid Deo spectatore et conscientia teste dignum sit, id age, fremente licet
mundo hodierno. Hoc decet virum Christianum, fortem et magnanimum: qui pœnam sugit alterius vitæ, præmium expectat
sempiternum.

15. Nec huic fortitudini aut magnanimitati ullo modo repugnat HUMILI-TAS virtutes Christianas laudatissima. Humilitas enim sita est potissimum in comparatione tenuitatis nostræ cum magmitudine et perfectione Dei; et quo magis infinitam illam disparitatem persentiscimus, eo nos minoris esse ducendos, pulvisculos, vermiculos, res nihili existimabimus: neque indignanter ferendam esse sortem nostram, quocunque nos vertat Providentia, quocunque loco hodie confistamus, fummo, medio, infimo: dum mundi Rector immenso torquet volumine universam rerum machinam. Præterea, infinitæ huic fapientie, justitie, et bonitati confis, nihil dubitamus. dubitamus, tandem bonis bene cessura omnia, et secus facientibus male. Atque illa spe et side erecti, parvi facimus quicquid nobis acciderit in hac vita caduca et momentanea. Denique-Immortalis est Anima humana, fepulto corpore vivimus, atque vitam nobis æternam et æternè beatam promisit Christus morigeris et obsequentibus ipfius præceptis. Quid itaque moramur unius momenti incommoda? Dolores fugitivos, aut perpessiones quascunque cum pondere futuræ gloriæ minimè comparandas? Macte animo, Christiane: Ducem sequere, et futurum præmium semper intuere. Erga Deum humilis, submissus, supplex: erga malum mundum intrepidus, cum de causa Dei agitur, virtutis et veritatis.

Humilitas, quatenus opponitur illa virtus superbiæ, et sastoso despectui aliorum. Sunt enim ea vitia maximè odio habenda. Oritur autem superbia à salsa sui existimatione et suorum bonorum; cùm natalibus, divitiis, honoribus, ingenio, pulchritudine, cæterisve bonis externis aut caducis inslati, alios in inferiori loco positos contemnimus, aut æquo minoris æstimamus. Debetur utique his Magnis in hoc mundo suus honos, ad conservandum sæculi regimen et ordinem: sed vera dignitas aliunde metienda

est, à bonis internis, atque animi dotibus non perituris: Et qui hæc colunt maximè, neque tumidi funt aut insolentes in pares aut impares; officia sua et partes implent. Neque tenemur abjecto esse animo, aut iniquum de nobismetipsis judicium ferre, sed modestum et moderatum. Parcamus censuris, suspicionibus aut accusatiunculis, publicis aut privatis et propriarum infirmitatum conscii, propensiores simus in illam partem, quæ alterius favet meritis. Hæc de humilitate.

17. Hactenus mores externos, dicta et falla præcipuè respeximus. Sed affectus et cogitationes Deus inspicit: fontes boni et mali, ac futuræ felicitatis aut miseriæ. Sinceritatem in omnibus postulamus, præcordia et penetralia animi ingredimur. Lex Judaica præmiis tantuùm temporalibus suffulta, exteriori morum innocentia contenta fuit. Litera, inquam, legis Mosaicæ; abfit enim ut putemus nullos fuisse inter Judæos ex animo et cordicitus probos piosque viros, sed ab altiori doctrina edoctos. Meri enim Judæi, præceptis ritibusque suæ legis expletis, se justos putabant coram Deo; ut Epistolæ Paulinæ satis testantur. Sed de lege Christiana id dici non potest: quæ parvi facit opera alioquin bona, fine cordis affectu, et calore vitali pietatis et charitatis. Nec dona quævis aut xapísuala extraordinaria licèt,

licet, aut virtutes mirificas, ullius ponderis, nedum cœlo digna putat Christus. Ea etiane Apostolus habet instar æris sonori, sine vi, fine effectu. Denique, Christianum nomen aut titulum, cultum externum, ritus facros, pietatis formam fine interna fanctitate, parvi facimus, si non fastidimus. His nimiùm confisi sunt tam Judæi quam Gentes: qui initiationibus suis et cæremoniis sacris peractis, rem totam religionis expeditam crediderunt. Hisce non penitus acquiescimus, sed utimur, ad uniendam voluntatem Deo, et inflammandum pectus amore rerum divinarum. Neque enim ficca et arida est Religio Christiana, in intellectu tantum, aut actib is exterioribus sita, sed est vivida, et, ut ita dicam, affectuosa. Hæret in medullis et in intimo spiritu, pervaditque et imbuit omnes animi facultates, et in partes Dei, pictatis et virtutis convertit.

18. Pari modo, cùm de vitiis cohibendis agitur, non tantum pravos et incompositos mores prohibet, sed etiam motus animi et cupiditates impuras aut nesarias, pro peccatis habet disciplina nostra. Beati sunt puri corde, inquit Christus; ipsi Deum videbunt: pari ratione, impuri corde, quicquid soras apparuerit, non videbunt Deum. In hac autem visione, summa consistit selicitas. Nempe, semina sortis nostræ suturæ jacent sundi-

tùs in ipsâ Animâ: Et, deposito hôc corpore, quum nuda manet, vivitque Deo foli, et fibi ipsi, ab hisce duobus haurienda est sua felicitas. Deus autem se communicat unicuique, suósque influxus salutiferos, plus aut minus, pro qualitate subjecti recipientis: et quo magis se sentit Anima Deisormem et rerum intellectualium compotem, eo magis gaudet, fruiturque suo statu, et suo Deo. Denique, in Resurrectione; puritas corporis sequetur puritatem sui incolæ, ipsius gloriam imitabitur, ipsius radiis splendescet. Denique, (ut verbo dicam) habitus, dispositiones, et affectus animi sunt radices boni et mali in hâc vitâ, et, in futurâ, beatitudinis aut miseriæ. His propterea applicantur quam maximè præcepta Christiana, ad purgandum et renovandum spiritum interiorem: ut sublatâ materia morbi, mens fiat sana, totúsque Quicquid igitur exteriùs agamus, sive erga Deum, sive erga homines, in sacris aut in vitâ communi, parum valet, parum prosicit, nisi ab interno principio proveniat et nutriatur. Infucate et sincere peragenda omnia, Numine conscio, quod corda et cogitationes scrutatur.

19. Hæc diximus de natura legis Christianæ, et præceptis, ut ita dicam, cardinalibus. Plura funt, in diversis ordinibus, quæ, ne nimii simus in hoc capite, summatim sunt dicenda.

cenda. În Republicâ Christianâ, ut in aliis quibuscunque, varii sunt gradus et officia: his singulis prospicit Religio Christiana secundum æqui rectique rationes, ad pacem, ad pietatem, bonúmque publicum promovenda. In suo quisque loco et classe ita se gerat, ut qui rerum omnium Rectori se rationes redditurum esse credit. Magistratûs, tam Civilis quam Ecclesiastici erga populum sibi commissum, populique erga utrumque, ita constituuntur mutua officia. Liberorum erga parentes, et parentum vicissim erga liberos: Mariti et uxoris, Domini et servi, et in cæteris, fiqui funt, ordinibus. In his omnibus, non tantum jus commune fervat lex Christiana, sed hoc temperat mansuetudine: ac benevolentia et amore erga genus humanum universim adjuvat et adauget.

gulis in lege Christiana. En pulchram ideam, inquies, legis quidem optimæ: sed qua sanctione stabilitur hæc lex optima, ut vim suam et essectum habeat? Respondeo: Si de Legislatoris auctoritate quæris, de ea dictum est affatim in superioribus. Si de pænis et præmiis, nec majora nec certiora constitui possunt, quam quæ denunciat lex Christiana, vitam scilicet æternam ex hâc parte, et ex altera pænas insernales, quibus nihil gravius, nihil intolerabilius.

- fanctiones validissimas sæpe repetit Christus, sæpe sæpius Apostoli: Judæis, Gentibus, omnibus sine discrimine comprehensis, ad quos legis promulgatio pervenerit. Nempe die judicii solennis constituto et condicto, præsentibus Angelis et tota gente humana, ad hanc normam cujusque opera exigentur, et in præmiis pænisque distribuendis idem erit Judex qui suerat Legislator.
- 22. Denique, quod fæpius repetendum, his promissis adimplendis, et infligendis pœnis parem esle Legislatorem nostrum, ex ipsius anteactis abunde constat. Quæ minatus est Hierosolymis et Genti Judaicæ, plenè et severè completa vidimus. Atque hoc excidium, has clades typos esse voluit et mœsta pignora iræ suæ in improbos et immorigeros Evangelio in excidio mundi exercendæ. Dein quod spectat ad promissa vitæ æternæ, multis indiciis se demonstravit Christus vitze et mortis Dominum: tam fuscitando mortuos quam quum ipse surrexit victor vivusque, et glorià circumdatus in cœlem ascendit. In idem cœlum, quò abiit præcurfor, eandemque fecum habitationem se posse perinde nos adducere, sui fimili aut cognato vestire corpore, et vità donare æternà, ita non verbis tantum sed exemplo suo docuit. Tandem effuso Spiritu Sancto in Apostolos et primos

primos Christianos, miraculis illis donisque stupendis se præstare potuisse, quæcunque promiserat, et reipså præstiturum ostendit: dato hoc specimine suæ potestatis et veracitatis, et solutå parte pretii, veluti in stipulationis confirmationem.

23. His probe stabilitis et expensis, nihil deesse video, nihil obstare, quò minus legementistamm, sive materiam ipsius spectes, sive auctoritatem sanctionemque, suis partibus absolutam, sequamur et amplectamuratoto corde, spe inconcussa, et obedientia proviribus universali: cooperante Spiritu divino, et conatus nostros adjuvante.



## CAP. III.

## De Fide et Dogmatibus Christianerum-

TACTENUS egimus de Praceptis legis Christianæ, ubi clara sunt omnia fine umbra aut nube, inftar lucis meridianæ. Sequentur Dogmata. Quum primò promutgari cœpit Evangelium inter Judæos, prædicante Christo ipso, vel Apostolis ipsius, Jesum Nazarenum effe Messiam, magnum illum Liberatorem, Redemptorem, Servatorem hominum, erat caput primum ac velut initiatio in fidem Christianam. Hoc autem à Gentibus exigere, qui de Messia parum aut nihil audiverant, haud æquom fuiffet. itaque Apostoli prædicarunt et præceperunt generatim, ut, rejectis Idolis et Diis multifariis, Deum unum fummum colerent: Iesumque Nazarenum, ut Prophetam ab ipso missum, amplecterentur: ipsius legibus obsecuturi fidemque habituri promissis. Hæc qui professi sunt ore et ex animo, baptizabantur et recepti funt in cœtum Christianum, five in Ecclesiam. Atque intrà hos terminos stetit aliquamdiu fides Christiana: nec à Judæis exactâ suæ legis abdicatione, nee à Gentibus fide plena et omnibus numeris absoluta.

- 2. Progrediente autem Evangelio, auctoque Fidelium numero, plenius et apertius exposuerunt Apostoli tam Hebræis quam Græcis doctrinæ Christianæ capita: ut tandem ex e eorum prædicatione et ministerio tota Dei voluntas, totunque consilium innotescerent: omnia scilicet, quæ ad vitam æternam parandam credi sierique debent, secundum hanc novam legem et dispensationem Evangelii.
- 3. In historia Evangelica manisestum est, id primum à Judæis postulâtse Christum, ut ipsum agnoscerent, promissum esse Messam. Et, cum hoc agnovissent et declarassent, recepti sunt in numerum sidelium, habitique discipuli et proselyti Christi. Atque hic erat scopus propositum, et significatio miraculorum Chrsti, ut eum nempe testarentur esse Messiam: ut illius rei sidem sacerent omnibus, et ex illa side vitam haberent æternam quique sideles.
- 4. In Actis Apostolorum habemus historiam nascentis Ecclesiæ, prima ipsius lineamenta, et veluti stamina sidei Christianæ. Hæc declarantes Apostoli, communi et præfato articulo de Jesu Messa, adjunxere alterum de ipsius resurrectione, et remissione pecatorum credentibus et pænitentibus. Tertium, denique, de suturo Judicio, per eundem Christium instituendo. Ad Gentiles quod spectar,

fpectat, qui convertendi erant à Polytheismo; haud opportunum suisset, mysterium de Des Trino, aut de tribus Personis, quarum unaquæque est Deus, iis proponere primo ingresseu, ne in novum genus Polytheismi incidisse sibi viderentur. Expectandum erat donec tempus illud advenerit, cùm, præparatis sirmatisque animis, omnia dicenda essent omnibus, palam et exertè. Id quod postea factum legimus in Epistolis Apostolicis et im Evangelio S. Johannis.

- 5. Terminantur illa Acta Apostolorum in adventu Pauli ad urbem Romam. Eóque: eum advenisse creditur paulò ante annum fexagefimum à nato Christo. Nondum promulgatum erat Evangelium S. Johannis, aut. cætera ipsius scripta, nec ex Paulinis Epistolæ plurimæ. Manet itaque, ut siqua sint præterea dogmata in scriptis illis, aut aliis quibuscunque Apostolicis exposita, inquiramus. S. Johannes eo animo, magna ex parte, scripsisse: videtur suum Evangelium ut Deitatem Christi restaretur. Ab ipso exordio, præexistentiam τε Λόγε, cumque effe Deum, et ab co creata esse omnia, declarat. De persona Christie loqui Evangelistam manifestum est, cum eundem Aéyo fhisse incarnatum, nobisque conspicuum infrà memoret.
- 6. In Paulinis Epistolis non pauca occur-

runt, nec unius ordinis argumenta et indices, quibus Christi Deitas nobis innotescere possit. Dictum est à S. Johanne omnia esse facta aut creata à to to hóye, eundémque postea incarnatum. Creationem rerum omnium, non minus quam Johannes, Christo attribuit Paulus in suis Epistolis: ait autem ad Hebræos (cap. iii. 4.) Qui fecit omnia, est Deus: unde sequitur necessario eundem Christum à S. Paulo habitum pro Deo. Dixi hanc Creationem universalem adscriptam esse Christo, et solennibus verbis consecratam ab eodem Apostolo, Heb. i. 3, 10. et plenissime ad Colossenses E. pistola, cap. i. 16, 17.

7. Sed, præter potestatem Christi, qua ipfius Divinitas elucescit, de pesona Christi, ea prædicat idem Apostolos Paulus, quæ substantiis creatis non competunt. Dicitur enim Christus ἀπαύγασμα της δόξης, και χαρακίης της υποςάπεως τε Θευ, Irradiatio Gloria, et charatter vel forma expressa substantia divina. Noque natura humana, neque Angelica, quomodocunque exaltata, mihi ferre posse videtur hos titulos, verè divinos: nec acquisitos illos, aut extrinsecus collatos, sed nativos et emanatione necessarià congenitos, ut lux à sole. Dicitur etiam extitisse Christus in forma Dei ante fuam incarnationem aut exinanitionem, Phil. ii. 6 Ubi nonnullæ licet occurrant dictiones et phrases interpretationis minus certa,

id tamen indubiò significant, Christum extitisse, idque in forma divina, ante suum descensum in corpus mortale. Denique, idem
Apostolus, in secundo capite ad Colossenses
V. 9. ait in Christo babitasse omnem Plenitudinem
Deitatis CORPORALITER: Non tantùm in umbris, siguris, aut repræsentationibus: nec assumptitiè et transitoriè, sed, vitaliter, ut Anima habitat in Corpore.

8. Nec parvi denique faciendum est, quod à temporibus usque Apostolicis, quantum con--stat, hæc doctrina de Christi Deitate obtinuerit in Ecclesia Christiana: habitaque fuerit femper pro errore aut hærefi sententia contraria. Non utique infallibilitatem Ecclesiæ attribuo, nec Conciliis generalibus; sed, in -disquirendis articulis fidei Christianæ, juvat, testes temporum consulere, quid receptum primitus jugitérque, quid inauditum aut im--probatum. Quod enim sub initiis religionis -Christianæ obtinuit, ejusdémque Patres et An--tistites docuere, tam in Conciliis collectim, quam seorsim in suis scriptis, (non adversante facro canone) id apud æquos judices fuum pondus in controversiis dirimendis semper habiturum eft.

<sup>•</sup> jed ut ad fontes redeamus. Hæc cùm • ita fint, fecundùm id luminis quo nos digna-• tus est Deus in œconomia Evangelii, fesum Nazarenum

Nazarenum esse Messiam, eundémque Deum, credere et profiteri tenemur. Sin erramus in hac fide, adeo non est error voluntarius, ut fit inevitabilis. Sequimur enim, quoad pofsumus, duces nobis à Deo datos, S. Johannem: et Apostolum Paulum. Deus nos justit de cœlo, ut Christum audiremus: Christus itidem, ut Apostolos, Mat. x. 40. et 28. 20. Johannes erat: dilectus Christi discipulus; Paulus à Christo, jam in cœlum evecto, vocationem suam, Apostolatum, et auctoritatem divinam accepit, eadémque repetitis miraculis confirmavit. His nos Auctoribus facris affentimur et adhærescimus, eorum mentem secundum vim nativam verborum ufumque receptum interpretati. Denique, quod ad lumen naturæ pertinet notandum, in iis quæ sola Revelatione nobis innotescunt, (qualia sunt illa de quibus, hîc disseritur,) Doctoris auctoritatem sequamur oportet: nec rationem nostram in materia infinita, qualis est Natura Divina, judicem esse idoneam, et per omnia competentem, æquum est æstimemus. Præcipuè quum de: arcanis illius naturæ, modis distinctionis et unitatis, quæstiones instituuntur: quas reverà nec comprehendere, nec definire possumus viribus nostris. In his igitur tractandis et examinandis, summa nos uti decet modestia et moderatione: tam propter imbecillitatem nostram, quam materiæ contemplandæ supereminentiam.

10 Hæc paucis disseruimus de Christi Deitate secundum literas sacras. Ipsius etiam Incarnationem, ejusdem Aóys, Filii Dei unigenti, declarant et enunciant apertissimè eædem Literæ. Id verbis explicitis dicitur à S. Johanne principio sui Evangeli, cap. i. 14. Idémque ab codem cæterísque Apostolis iterum iterumque repetitur, i Job. iv. 2, 3, et 2 Epist. V. 7. 1 Tim. iii. 16. Heb. ii. 9. &c. dein Rom. viii. 3. et ix. 5. Gal. iv. 4. Col. i. 21, 22. aliifque in locis quamplurimis, infirmitates et affectus naturæ nostræ suscepisse Christum, dictis factisve patet. Nec quicquam obstare videtur, si rationem ipsam consulas, quo minus uniri possit natura divina animæ humanæ, eáque mediante, carni nostræ. Nihil, inquam, obstat ex parte rationis, quandoquidem eidem carni uniri posse substantiam immaterialem in nobismetipsis compertissimum habeamus. Multæ funt in hoc capite Incarnationis doctorum Scholasticorum argutiæ et digladiationes, quas libens prætereo, quum minime fint ad fidem Christianam necessariæ.

jungitur Spiritus Sanctus, nobisque per modum Personæ singularis et divinæ repræsentatur, Mat. iii. 16, 17. et xxviii. 19. et Job. xiv. 16. et xv. 26. 1 Cor. xii. 4, 5, 6. 2 Cor. xiii. 14. 1- Pet i. 2. 1 Job. v. 7. Præterea, ei personæ sic designatæ et distinctæ, attribuuntur persectiones

fectiones Deo propriæ. Spiritus Sanctus, per suam omnipræsentiam, habitat in omnibus fidelibus ubicunque sparsis, 1 Cor. iti. 16. et vi. 19. Rom. viii. 26. 1 Pet. iv. 14. Eodémque Spiritu regeneramur, fanctificamur, illuminamur, Job. iii. 5. Tit. iii. 5, 6. Job. xvi. 13. Scrutatur ille et intelligit omnia, tam corda hominum quam profunda Dei, Att. v. 3, 4. 1 Cor. ii. 10, 11. Denique Prophetas olim. perinde ac Apostolos, idem numen afflavit et inspiravit, 2 Pet. i. 21. Heb. 1. Celebratur denique cum Patre et Filio tam in formula Baptismi à Christo præscripta, quam in benedictionibus et doxologiis Apostolicis. Quum itaque nobis exhibeatur Spiritus Sanctus in facris literis sub habitu et charactere, non qualitatis aut virtutis, sed Personæ et rei subfistentis: eique, distincte à Patre et Filio, actiones, personales attribuuntur: denique, istiusmodi fint illæ actiones, virtutes, et effecta, ut vim omnem creatam superent et superemineant: his inducti argumentis, Spiritum Sanctum sub hac idea nobis exhibitum, una cum Patre et Filió colendum et glorificandum cenfemus.

12. Tandem, ut hoc caput de primariis doctrinæ Christianæ dogmatibus expediamus, notare licet, Apostolos, quibus commissæ e-rant claves regni cælorum atque novæ hujusce Revelationis expositio, quædam documenta H

citius, quædam serius aperuisse: idque magis minusque plene et aperte pro ratione temporum, rerum et personarum. Quemadmodum Christus dixit Apostolis, Adbuc multa babeo vobis dicenda, que nunc ferre non potestis; pariter Judæis et Gentibus dicere potuissent Apostoli, non omnia simul et semel vobis enarramus: sed prout estis infantes aut adulti, lacte aut cibo folido nutriendi, ita plus aut minus pro usu captuque cujusque suppeditamus, tam in institutis quam doctrina. Sensim abolita est lex Judaica, ut et superstitio Gentilis, et sensim obtinuit lex Christiana; non confecta et conflata est unico ictu, aut superstite primo Legislatore, ut Lex Mosis: sed, ab initio, supplicior, et paucioribus contenta, instar nascentis floris sese paulatim evolvit.

- 13. Hactenus Fidei Christianæ dogmata. prima et originalia, paucis ante oculos po-Luimus.
  - 14. Dogmata vero secundaria sunt etiam quædam, quæ licet in nullo antiquo fymbolo aut summa fidei reperiantur: tamen sunt nobis amplectenda, quatenus à facris literis ac recta ratione probantur, Ejusmodi sunt ista, quæ in Articulis Religionis recenfentur.



## CAP. VI.

De Ecclesia Christiana, ipsius regimine et disciplina.

UT olim primarii Philosophi sectas condidêre, nomine, doctrină, et institutis à reliqua gente humana diremptas et discriminatas, ita manifestum est id in consiliis suisse Jesu Nazareno, ut sectam institueret, nova lege à cæteris omnibus distinctam: eamque dissundendam in omnes gentes, et in omnia sæcula permansuram.

- 2. Sic parvis componere magna solemus: Est autem revera altioris ordinis hæc institutio Christiana, nec tam Philosophorum scholas respicit quam Gentilismum in genere, atque Judaismum. Quorum alterum penitus improbavit, alterum explevit et cessare voluit; novamque Legem in rebus sacris, populumque sub hac lege sibi proprium constituit: retenta semper et illustrata (quod sæpius dixinus) lege Naturali, virtutis et pietatis sundamento.
- 3. Hæc nova institutio aut societas dictaest primum à Judæis Sesta Nazaræorum, vel bæresis

bæresis Nazaræorum, (nec quidem malè sonuerunt olim hæ voces) a Jesu Nazareno nomen sortita. Apud Gentes autem, Antiochiæ,
discipuli Christi primò dicti sunt Christiani,
à Christo capite, quo titulo etiamnum gaudent.
Sed ad denotandum hunc cætum et sodalitatem Christianorum Apostoli plerumque usi
sunt voce Ecclesiæ (congregationis populi,
stylo Judaico.) Eandémque usurpârat antea
Christus quum se ait suam Ecclesiam ædisicaturum in confessionem à Petro sactam, nempe
quòd esset Messiah, Filius Dei viventis. Mat.
xvi. 16, 17, 18.

4. Diximus autem hanc, five Sectam five Ecclesiam, non fortuitò et inopinatò emerfiffe, sed præstituto consilio et apparatu: et in eum finem Christus duodecim, ut notum est, elegit Apostolos, in primo statim Ministerii sui exordio. Quos fibi peculiariter afcitos et affociatos, pleniùs instruxit et informavit, ut idonei effent quos postea ad Evangelium in toto orbe prædicandum emitteret et allegaret. Quin et alios septuaginta Discipulos in Civitates Judææ misit binos et binos, donis plus quam ordinariis instructos, ut viam pararent et aperirent ad regnum cœlorum, Luc. x. Dein post fuam resurrectionem Christus, jamjam abiturus, supremis verbis ita locutus est Apostolis, Data est mibi omnis potestas in calo et in terra: profesti ergo docete ainnes

omnes gentes, baptizantes eos in nomen Patris et Filii et Spiritus Sancti: docentes eos servare omnia, quæ mandavi vobis: Et ecce ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad consummationem sæculi. Amen. Denique post suam Ascensionem, esfusione Spiritûs Sancti, quem antea promiserat, eosdem Apostolos in suis muneribus obeundis consirmavit et corroboravit, ut essent testes et præcones ipsius operum et doctrinæ, non tantùm Hierosolymis, et in tota sudae et Samaria, sed ad extremas partes Terræ: utque suæ potissimùm Resurrectionis à mortuis sidem omnibus sacerent.

5. Nec successu caruerunt Apostolorum in prædicatione Evangelii labores et vigiliæ: quin uberes lætosque tulere fructus, et Ecclefiæ quotidie addebantur, qui fidem Christianam amplexi, falvi fierent, ut in corundem Apostolorum: Actis memoratum legimus, Quum verò multitudo hominum nec contineri possit sine aliquo regimine, nec in disciplina quavis institui fine doctoribus, horum utriusque cura incubuit primum Apostolis. Illi autem, quum scirent, exacto vitæ curriculo, fibi ex his terris abeundum esle; et durante vità, non uno subsistendum in loco, civitate, aut regione (cùm, quà patebat Orbis, disseminandum esset Jesu nomen et Evange-lium;) istis in locis ubi plures ad sidem converterant, constituerunt alios (Enionones dic-H 3

tos) qui vices ipforum gererent, et utroque munere tam do endi quàm regendi fungerentur. Hi denuo Episcopi, ab Apostolis designati, et cæteris præsecti, alios deinceps constituere, Tit. i. 5. ad promulgandum nomen et doctrinam Christi, sui Magistri et Αρχ.πο μειος, novúmque in cultu divino ordinem et œconomiam stabiliendum. Denique continuata ferie, hic Ordo, hæc Hierarchia, per diversos gradus, ossicia, ministeria interstinctus et absolutus, sidem Christianam propagabit usque, et ad mundi sinem sub auspiciis Christi confervabit. Epbes. iv. 11, 12, 13. Mat. xxviii.

6. Sic è parvo semine crevit Ecclesia Chriftiano, in arborem, in sylvam; quæ etiamnum viget, et magnam terrarum partem obumbrat. Rami sunt Ecclesiæ particulares, majores aut minores, quæ simul in trunco unitæ Ecclesiam universalem seu Catholicam constituunt. Miremur interea vim divinam hujusce seminis, Christianæ religionis intelligo progressum et incrementum : quæ ab initiis exiguis, urbes, regiones, imperia sibi subjugavit : non armis aut armatorum turmis, ut olim invaluere Monarchiæ celebres, et lex Mahometis: sed à plebeiis et piscatoribus promulgata doctrina, et per miracula cœlitus confirmata, flexit in affensum et obsequium genus humanum: renitentibus intera tam Judæis quam Gentibus,

Gentibus, Imperatoribus diu persequentibus, et oblunctante Diabolo, suriisque infernis-Sed progrediamur.

- 7. De Regimine, et Disciplina hujusce Ecclesiæ Christianæ præterea dicendum. Ad Regimen quod spectat, nullam instituit Christus formam singularem regiminis in Ecclesia: Sed eam constituisse videntur Apostoli, quam Episcopi cum suo presbyterio exercent, à prioribus Ecclesiæ sæculis introductam.
- 8. Ad regimen et præfecturam Ecclesiæ spectat ordinatio ministrorum in facris, sive consecratio. Quum Sacerdotium Christianum non sit hæreditarium, nec affixum huic aut illi familiæ aut tribui, ut apud Judæos; neque tamen conveniat, ut quisque pro impetu animi sui et arbitrio, Rectoris aut Doctoris publici in Ecclesia officium et auctoritatem sibi assumat, ne spretis legibus decori oriatur confusio: hæc facultas illis conceditur, qui, præmisso examine, præpositis Ecclesiæ maximè idonei videbuntur ad tantum munus suscipiendum; id Christus dedit Apostolis, Apostoli suis successoribus, atque alii deinceps aliis. Æquum est etiam et rationi confentaneum, ut hôc modo approbati, folemni aliquo ritu in novum illum ordinem et ministerium cooptentur. Christus inauguratus est ad munus suum obeundum descensu Spiritûs Sancti,

Sancti, formâ visibili, omnis unctionis sacerdotalis complemento. Apostoli consecrati sunt à Christo, afflatu aut anhelitu: et postea del'apsu Spiritûs Sancti sub specie lingularumignearum. Apostoli autem consecrârunt alios ad hoc sacrum munus, impositione manuum, ut olim à Mose sactum est, Num. xxvii. 18, 19, 20. Deut. xxxiv. 9. Idemque mos, adhibitisprecibus, etiamnum obtinet in Ecclesia.

9. Spectat etiam ad hoc regimen jus conferibendi canones et constitutiones de rebus-Ecclefiasticis: et instituendi ritus facros in adiaphoris. Hæc autem jura nec eadem funt, nec æqualia, in fingulis Ecclesiis: sed pro diversâ Regni aut Reipublicæ constitutione suos habent limites. Solet hîc agitari quæstio de potestate convocandi Synodos et conventus Ecclesiasticos: utrum ea spectet ad Magistratum Civilem, vel ad præpofitos Ecclefiæ: Manifestum est, in primævis Ecclesiæ sæculis fub imperio Ethnico hanc potestatem exercuisse Ecclesiarum præsides: mutato autem Imperio in Christianum, eandem exercuisse Imperatores et Reges. Quæritur quâ ratione transierit hoc jus à sacra ad sæcularem potestatem? Non pacto aliquo explicito, aut cujufvis Concilii generalis concessione: sed, opinor, tacito Ecclesiæ consensu, ad conservandam pacem et concordiam inter utrumque statum; ne duæ potestates Legislativæ sibi invicem

invicem obluctarentur: aut mali Cives viderentur aut mali subditi Clerus Christanus.

- nem rituum sacrorum in rebus alias adiaphoris. Sed ritus illi adscriptitii, pauci sint oportet et modesti: Pauci, ne exterioribus nimis occupati, ad sanctitatem internam animum minus intendamus: Modesti etiam, ne sastidium pariant, aut superstitionis siant semina. Denique, ad hoc caput regiminis revocari potest jus Ligandi et Solvendi, retinendi et remittendi peccata. Sed hæc commodius referuntur ad Disciplinam Ecclesiasticam et Cenfuras, de quibus jam pauca sunt dicenda.
- 11. Potestas puniendi et à pœnis exsolvendi pertinet aliquatenus ad omne genus regiminis: sed alio atque alio modo, et pœnarum genere. Nihil est Ecclesiæ cum pænis corporalibus; sed æquum esse videtur, ut penès sit rectiores et præpositos Ecclesiæ sacris peragendis aut participandis interdicere, quoad fieri potest, aut à suo cœtu amovere viros nefarios et profanos. Absque hac disciplina, his pœnis conservari nequit pietatis honos, aut morum puritas. Ac proinde qui hôc modo interdicti aut amoti fuerint fecundùm leges receptas, latam sententiam ferre debent pacifice atque æquo animo: remissa causa, si quid iniqui se passos crediderint, ad **fupremum**

fupremum Dei judicium, ἀπροσόπωλνη er et infallibile. Neque minùs penes est eosdem præpositos, vinctos his censuris, cùm ipsis visum fuerit, liberare et absolvere.

12. In hac potestate exercenda probatur et spectatur maximè prudentia corum qui rebus divinis præsident. Nobis enim in religione Christiana non præscripta sunt singula (ut olim Judæis) ad minutias usque. Id fieri potuit commodius in lege unius populi et gentis, nec perpetuò permanfurà. gione autem Christiana, quæ est omnium gentium, omnium temporum usque ad consummationem fæculi, non facile effet unicam et inflexilem formulam præscribere in regimine, disciplina, et cultus externi ritibus: unicam, inquam formulam, quæ ad omnem starum Evangelii, tam ineuntis quam adulti, accommoda effet: omni populo, Gentili et Judzoj. Orientali, Occidentali, cæterisque per terrarum orbem diversæ indolis et ingenii; omnidenique mundi ætati, quæ sensim à pueritia ad manuritatem provehitur. Hæc alios atque alios modos et temperamenta postulant, ut in fingulis finem ultimum assequamur, pacem nempe, ac pietatis et virtutis incrementa. In quibus fequendis semper retinendum et revolvendum animo dictum Apostolicum, wavra εύσχημόνως, κατά τάξιν, πρός οίκοδομην γενέσθω. Quæ regulæ cum. generales sint, vides multa permiffa.

missa aut relicta judicio sapientum et præpositorum Ecclesiæ: ut eorum consiliis, ita, pro re natâ, attemperetur rerum externarum ordo et administratio, ut Graviora Legis Christianæ inviolata semper maneant, et evitentur simul offendicula, quoad sieri potest: servatis ubique rationibus Honesti et Detori.

13. Neque miremur hæc omnia non fuisse constituta ab ipso Christo antequam terras deseruit. Neque enim opportunum id fuiffet, nondum promulgato aut invalescente Evangelio. Hoc Apostolis incubuit primò. dein subsequentibus Ecclesiæ præsectis, congruenter praxi et regulis Apostolicis. Apud Judæos, quorum suprà meminimus, non constituta suit à Mose disciplina Ecclesiastica, fed à Synedrio postea, multis à Mose sæculis. Rectéque observatur à viris doctissimis, Systema Ecclesiasticum in Religione Christiana plerumque imitari probata instituta Judæorum, Synedrii ac Synagogæ. Ut postea distributiones, Ecclesiarum et Diœcesian factæ sunt plerumque fecundum Imperii Romani divisiones, Preterea, quanquam hæc Hierarchica non præscripta suerint à Christo verbis explicitis, fundantur tamen in ipfius doctrina, quatenus Ecclesiam, ut diximus suprà, fundavit et constituit : ac consequenter omnia, quæ ad eandem conservandam erant necessaria, Hoc natura rei postulat, jus commune societatis,

## of De Fide et Officies

tatis, et regiminis ordinati ratio. Dein Apostoli, qui procurationem sibi commissam,
et vicariam Christi potestatem exsequebantur,
regimen et disciplinam in Ecclesiis ab ipsis
plantatis exercuere: eadémque exercendi suis
etiam potestatem dabant successoribus.

14. Fundamenti loco ponatur, perire non posse sunditus Ecclesiam Christianam, nunquam extinctum iri in terris. Nunquam reviviscet et dominabitur Paganismus aut Judaismus: Nunquam prævalebit lex Mahometis, aut alia quæcunque, per totum terrarum orbem, extincto Evangelio et religionis Christianæ professione: Hoc certum ratúmque ex verbis Christi. Sed qui promisit se conservatorum Ecclesiam suam inextinctam, non itidem promisit eandem se conservaturum incorruptam, aut doctrina aut moribus. Illam verò nos omnes, quam maxime possimus, incorruptam omnique labe immunem præstare summopere enitamur.

FINIS.

3/05/3